#### سلسلة علم المنطق

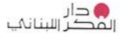
# منطق ابن زرعة

(العبارة، القياس، البرهان)

(ابن زُرعة)

تحقيق وصبط وتعليق د. جيرار جينهاهي د. رفيسق العجم





# منطق ابن زُرعة

(العبارة، القياس، البرهان)

(ابن زُرعة)

تعقيق ومُبط وتعليق د- جيرار جيهامي د- رفيسق العجم



دارُ الفِكر اللبُناني بتيرت



فطونامها وحنشتم

كونيش بشارة الموري . برووت - لبنات

خانف (۲۰۹۰ - ۲۳۱۰۰ - ۲۳۰۹ میل ۱۲۰۷۵۷ میل ۱۲۰۷۵۹ میل ۱۲۰۷۵۹

بَسَيعِ المُعُ تَوَى عُدَن مُوطِ فَ السَّالَ المُ

## مقدمة تحليلية

## أولاً \_ سيرة إبن زرعة الفكرية (٣٣١ \_ ٣٩٨ هـ/ ٩٤٣ \_ ١٠٠٨ م)(١)

### ۱ ـ نشأته ودراساته

وُلد في بغداد حيث التقت في عصره معظم التيارات الفكرية والدينية ، إبّان دخول الترجمات وتأثيرها على معظم العلوم الأصيلة والشرعية .

وقد درس الطب وألف فيه . ثم عكف على دراسة الفلسفة على يد المنطقي يحيى بن عدي صاحب مقالة فتبيين الفصل بين صناعتي المنطق الفلسفي والنحو العربي، والذي عاصر أبو الفرج محمد النديم صاحب «الفهرست» (4۸۸ ممبر» وأبو حيان التوحيدي صاحب وأبو سليمان السجستاني المنطقي (١٠٠١ م) ، وأبو حيان التوحيدي صاحب «المقابسات» (٣١١ ـ ٣٠١ هـ) . و ذُكر أنه كان متقد الذكاء ، حلو الحديث ، ذا طبع حاد ، يمارس التعليم والترجمة والتأليف باستمرار (٢٠ . دافع عن الحق والحقيقة بحماس وجدارة ، وعانى الكثير من غدر الأنداد .

<sup>(</sup>۱) يعتبر ابن أبي أصيبعة ، عكس ابن النديم والقفطي ، أن مولد ابن زرعة كان في ٣٧١ ووفاته في ٤٢٨ هـ (راجع عيون الأنباء ، ج ١ ، ص ٣٣٥) . وهذا تأريخ خاطىء إذ يذكر أن ابن زرعة صَاحَبَ يحيى بن عدي المتوفي عام ٣٦٤ . فكيف تسنّى له مصادفته وهو متوفي؟
(٢) المرجع السابق ، ص ٢٣٦ .

#### ٢ ـ ابن زرعة المترجم

ينتمي ابن زرعة إلى المرحلة الثالثة من مراحل حركة النقل ، والتي اشتهر فيها متى بن يونس (٣٢٨ هـ) وسنان بن ثابت بن قرة (٢٨٩ هـ) .

ـ ترجم كتاب نقولا الدمشقي (الملقّب بيحتى) في افلسفة أرسطو، ، و افي العقل، وهو من خمسة أجزاء .

ـ ترجم جزءاً من كتاب النفس لبروقلس .

- ترجم كتاب «تاريخ الحيوانات» لأرسطو نفسه ، وكذلك «كتاب المغالطات» أو السفسطة .

## ٣ ـ ابن زرعة المؤلّف

لم يكن ابن زرعة مجرَّد ناقل أو مترجم ، إنما قام بشرح واف على نصوص أرسطو ، لا سيما في المنطق . وكذلك فعل في طرحه لأفكار فرفوريوس في ايساغوجي أو المدخل إلى علم المنطق<sup>(۱)</sup> . وقد تبيّن لنا هذا النهج عنده بعد تحقيقنا المخطوط ، والذي سنحلّل أبرز سماته لاحقاً .

ألّف ابن زرعة مصنفات في الفلسفة والطبيعيات ، وهي بمعظمها وُضعت في السريانية وفُقدت . أما في ميدان الشريعة فله عدة مؤلّفات ، نذكر من أبرزها كتاب «مجموع أصول الدين ومحصول مسموع اليقين» ، وكتاب «في الاتحاد» ، وكتاب «في العقل» (٩٧٩ م) . كذلك له مجموعة مؤلّفات في الدفاع عن الدين والردّ على أخصامه ، أمثال كتاب «في الدفاع عن العقيدة اليعقوبية» ، وآخر يرد فيه على كتاب «أوائل الأدلة» لأبي قاسم عبد الله بن أحمد البلخي (٩٩٧ م) .

<sup>(</sup>١) يقول الأب كيرلس حداد في هذا الصدد:

<sup>«</sup>Ibn Zur'a ne se contenta pas de traduire des oeuvres philosophiques de ses devanciers -Dans des exposés plus personnels, il a condensé et commenté des oeuvres Aristotéliciennes...».

راجع كتابه : عيسى بن زرعة ـ فيلسوف عربي ومفسّر للدين المسيحي في القرن العاشر ، دار الكلمة ، لبنان ، ١٩٧١ .

### ٤ ـ أقوال في ابن زرعة

ـ قال أبو حيان التوحيدي في (الإمتاع والمؤانسة) (ج ١ ص ٣٣) :

وكان ابن زرعة جيد الوفاء بكل ما جل من الفلسفة ، ليس له في دقيقها منقذ ، ولا له من لغزها مأخذ ، ولولا توزّع فكره في التجارة ، ومحبته في الربح ، وحرصه على الجمع ، لكانت قريحته تستجيب له... ولكنه مبدّد ، وحب الدنيا يُعمى ويُصمّ) .

### ـ وقال عنه البيهقي في كتابه (تتمة صوان الحكمة) (ص ٦٦) :

«كان أبو علي عيسى بن إسخق بن زرعة الفيلسوف حكيماً منطقياً ومنطقياً كاملاً ، وله رسالة في أن علم الحكمة أقوى الدواعي إلى متابعة الشرائع . منها : 
«من زعم أن الحكمة تخالف الشريعة فهي مفسدة لها» ومنها : الغرض من المنطق تمييز الحق من الباطل والكذب من الصدق ، فمن قال إن الناظر في صناعة المنطق مستخف بالشريعة فإن ذلك القائل طاعن في الشريعة ، لأن كلامه في قوة قول من قال إن الحكمة تُفسِد الشريعة فهو قال إن الحكمة تُفسِد الشريعة فهو الطاعن في الشريعة ، لا المنطقي الذي يمير بين صدق الكلام وكذبه . . . ومن كلماته : كل من فكر فكراً رديئاً في غيره فهو من نفسه يقبل الرديء ؛ الشقي من لا يذكر عاقبته .

## ثانياً \_ منهجية البحث في مسائل المنطق

من البين لقارىء مخطوطات ابن زرعة في المنطق أن إطلاق مجرد صفة الناقل عليه لا تفي حقه ، نظراً إلى كونه قد تجاوز التقليد المتبع وقدّم لنا منطق المعلّم بحلّة جديدة تلامس حدّ التركيب والتأليف الذاتيين . وهو يذكّرنا في منهجيته ، عند بحث مسائل المنطق على اختلافها ، بتقسيم مواضيع المنطق عند فلاسفة العرب إلى نوعين من القسمة : الأول اتبعوا فيها مصنفات الأورغانون شرحاً وتعليلاً على النحو الذي ذهب إليه أرسطو ؛ والثاني تقسيم مجموعة

المقولات والقضايا والمقاييس والبراهين الاستدلالية إلى فنين: الأول في التصور والثاني في التصديق (١١).

#### ١ ـ في الغرض والمنفعة

يقرن ابن زرعة بحثه ، في كل قسم من أقسام المنطق ، بعرضٍ وافِّ للغرض من وضع الكتاب من جهة ، وللمنفعة الحاصلة عنه من جهة ثانية .

أ\_الغرض من كتاب العبارة «هو الكلام في صورة القول الجازم البسيط الحملي ، التي هي اقتسام الصدق والكذب . وذلك أن غرضه في هذه الصناعة المنطقية البرهان» (ص ٢٥) . أما منفعة هذا الكتاب فتتلخص «بأنه لما كان غرضنا القياس والبرهان وكان القياس واحداً منها فنستوفي الكلام فيه» (ص ٢٨) .

ب الغرض من كتاب القياس «هو النظر في صورة القياس المطلق...» (ص ٩٣) إذ البُّعد الأساسي يظل البرهان المركّب من جنس (قياس مطلق) وفصل (مقدمة برهانية). أما منفعته فتتجلّى بالحاجة «إلى صناعة تتوصّل بها إلى الوقوف على الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة حتى لا نغلط ولا نزلّ» (ص ٩٨).

ج ـ الغرض من كتاب البرهان «النظر في صورة المقدمة البرهانية... فأما منفعته فظاهرة جداً ، وذلك أنّا إنما نصل إلى الفوز والسعادة الدائمة التي هي الاتصال بالمبدأ الأول جلّ ثناؤه، وتعلّم الحق وفعل الخير ، والوقوف على هذين لا يتمّ إلا بالبرهان» (ص ٢١٥).

وهذه أدلة على إبراز ابن زرعة المنحى العملي في دراسة المنطق ، وهو

<sup>(</sup>۱) راجع مثلاً تقسيم ابن سينا المتبع في كتابه منطق المشرقيين حيث يبرّر هذا الفرز قائلاً : ولما كان التصوّر قبل التصديق فيجب أن يكون الكلام في تعليم القول الشارح قبل الكلام في تعليم الحجة ، وأن يفرد كل واحد منهما كلام لا يخلط بالآخر ، وما لم تستوفَ الأولى منهما بالتقديم لم يتعرّض للأولى منهما بالتأخير ، راجع :

ابن سينا ، منطق المشرقيين ، القاهرة ، المكتبة السلفية ، ١٩١٠ ، ص ١٠ .

المنحى الذي عُرف به فلاسفة العرب ؛ لا سيّما وأنهم لم يفهموا صناعة المنطق إلا من حيث كونها تستحيل آلة تعصم الفكر عن الزلل ، وتساعده على التمحيص في العلوم كافة طالما يبقى المُدخِل إليها والمنظم لمسائلها وبراهينها . فالمنطق على حدّ قول ابن سينا «علم يتملَّم فيه ضروب الانتقالات من أمور حاصلة في الذهن إلى أمور مستحصلة»(١) . وبذلك يتم الانتقال منطقياً من التصوّر إلى التصديق . وقد أجمع الباحثون اليوم على أن المنطق فن للفهم والإفهام ، وهو في منحاه الأساسى تعليمى تنظيمى(١) .

## ٢ ـ المنهج الاستقرائي ـ التحليلي والاستنتاجي ـ التأليفي

عندما ذكرنا أن اتجاه ابن زرعة التحليلي ـ التأليفي يوازي بأهميته منحاه كناقل ، كنا نقصد منهجيته بالذات . وقد تجلّت في عرض المسائل وتقسيمها ، وفي تحليل جزئياتها ، ثم إعادة تأليفه بين المجتزأ على نحو قواعد عامة أو قوانين فكرية شاملة .

## أ ـ أسلوبه في تقسيم الكتب وتبويبها

جمع ابن زرعة المسائل المنطقية في كل كتاب لخّصه تحت مواضيع متناسقة ومتسلسلة منطقياً وفقاً لتصوّرات أرسطو ، ولكن معدّلةً ومفسّرةً ومعلّلةً ، إضافةً إلى ما رافقها من مساجلات وجدليات .

- ففي العبارة يعرض بابين في الغرض والمنفعة أولاً ، وفصول خمسة تندرج مواضيعها من البسيط إلى المركّب ، ومن الأخسّ إلى الأشرف ترتيباً وتعمّقاً . فيبدأ الكلام في الإسم والكلمة والقول ، ثم في المقدمات الثلاثية وصولاً إلى المقدمات ذوات الجهة .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا ، الإشارات والتنبيهات ، تحقيق سليمان دنيا ، مصر ، دار المعارف ، ١٩٦٠ ، القسم الأول ، ص ١٧٧ .

 <sup>(</sup>۲) محمد ثابت فندي ، أصول المنطق الرياضي ، بيروت ، دار النهضة العربية ، ۱۹۷۲ ،
 ص. ۳۷ .

- وفي القياس يقسم المسائل إلى أبواب ثمانية تفي غرض الكتاب ومنفعته ، ومن ثمّ تسميته ومرتبته ومكانته بين العلوم ، قسمته إلى مقالتين في العلم البرهاني وأغراض القياس ، وأنحاؤه التعليمية الأربعة (المقسّم والمحدّد والمبرمّن والمحلّل) . وفصول المقالتين تتناول الأولى منها المقاييس تحديداً ، وصورةً ، وأشكالاً ، وضروباً ، أكانت مطلقة أم ذوات جهات (وجودية وضرورية وممكنة) . أما الثانية فأغراض القياس وكيفية الاستنتاج فيه ، وبراهين الدور والخُلف ، والنظر في تعاكس الأقيسة وأنواعها (مثل الإضمار والفراسة) .

ـ وفي البرهان يوزّع المواضيع إلى مقالتين جامعتين : الأولى منها شروط البرهان ، ووضع مقدماته ، وعلاقة القياس به من جهة والجدل من جهة ثانية . أما المقالة الثانية فتتناول كيفية استخراج الحدود عن طريق القسمة بنوع خاص .

## ب ـ المنهج الاستقرائي في التحليل التفصيلي

- يُكثر ابن زرعة من التعريفات والتحديدات تمهيداً لولوج باب المسائل المنطقية بحد ذاتها . ذلك مثل قوله : "وقبل أن نأخذ في الكلام في المنفعة فلنلخّص ما معنى قولنا قول جازم ، مقدمة حملية ومقدمة شرطية ، ونستوفي الكلام في القول وسائر أنواعه (ع ، ص ٢٦) .

ـ يستعمل طريقة الاستقراء لجزئيات المسائل وتفريعاتها إشباعاً لتحليل الموضوع الواحد وللتعمق فيه ، واستنفاذاً لكل تقسيماته . مثلما فعل في تفنيده لأغراض القياس في المقالة الثانية من الكتاب ، مقسماً إياها إلى ثمانية عشر مطلباً (ق ، ص ١٨٦) . وكذلك مثلما جمع الشروط التي يتم بواسطتها «تحليل كل واحد من المقاييس إلى شكله وضربه لاعتبار صحته من سقمه» ، وهي عشرة (ق ، ص ١٧٧) .

يبرّر آراء أرسطو أو ينقضها بواسطة طريقة جدلية يحيي بواسطتها الحوار بين المعلّم الأول وشراحه اليونانيين ، مستعملاً عبارة «فأما المفسّرون فإنهم . . . . . فقد أشار إليهم عند تحديده معاني «الضروري» ، وأبرز تحديد الإسكندر الأفروديسي لمصطلح «الوجودي» (ق ، ص ١١٣) . ثم أورد آراء

غيرهم أمثال ثاوفرسطس وثامسطيوس الذين يردون معترضين على مَن سبقهم حول معنى «المقدمة الوجودية» (ق ، ص ١١٣) . كذلك فعل عندما كان يجد أن حلّهم يناسب قول أرسطو في أن «النتيجة تتبع أيضاً الأخسر في الجهة» (ق ، ص ١٧٠)(١٠) .

وكان لا بد لابن زرعة بعد تفكيكه المسائل إلى جزئياتها ومطالبها وفروعها ، وتحليله لأبعادها كافة ، أن يستجمع البواقي ويستخلص النتائج ليستخرج القواعد والقوانين الجامعة لها .

## ج ـ المنهج التأليفي في الاستنتاج التركيبي

نجد ابن زرعة عند نهاية كل مقطع من كل فصل يختم القول بنتيجة تجمع بين مختلف المسائل التي وردت وحُلَّت. كقوله مثلاً : «وأرسطوطاليس من بعد فراغه من المناسبة بين المقدّمات المتناقضات البسيطة والمعدولة عرضاً ، أخذ يناسب بينها قطراً» (ع ، ص ٦١) . وهنا يكمن سر تقسيمه المواضيع إلى فصول ، إذ ما أن ينتهي فصل في موضوع حتى يبدأ آخر بلاحقه . وكأنها سلسلة متصلة من حيث الشكل والغاية ، ومتفرّعة من حيث التفصيل الموضوعي . وقد عرض تحقيقاً لهذه الغاية المنشودة ألواحاً تفصيلية جامعة تعكس المتقابلات من القضايا ، المتضادات والمتناقضات ، لا سيما في العبارة (ص ٥٩ - ٦٠ - ٧١ – ٧٢) ، وفي القياس (ص ١٢٣ – ١٦٢ – ١٦٢) . عارضاً للأشكال والضروب في حقلي القياس (ص ١٦٣ – ١٦٠ ) . عارضاً للأشكال والضروب في حقلي

<sup>(</sup>١) أبرز هؤلاء المفسّرين (المشائين) الذين ترددت أسماؤهم عنده ، وبخاصة في كتابي العبارة والقياس ، وفقاً لتسلسلهم التاريخي :

\_ ٹاوفرسطس (۳۷۲ \_ ۲۸۷ ق. م) THEOPHRASTE .

ـ أوديموس (القرن الثالث ق. م ؟) EUDÈME وهو معاصر لثاوفرسطس .

ـ الإسكندر الافروديسي (١٦٠ ـ ٢٢٠ م) ALEXANDRE D'APHRODISE .

ـ ٹامسطیوس (۳۲۰ ـ ۳۹۵ م) THEMISTIUS .

ونجد أسماء هؤلاء تتردّد عند المشائين في الإسلام ، لا سيما عند ابن سينا في الشفاء ، وابن رشد ، تلخيص منطق أرسطو . راجع كتاب : ابن رشد ، تلخيص منطق أرسطو ، تحقيق جيرار جهامي ، منشورات الجامعة اللبنانية ، ١٩٨٢ ، المجلد الأول ، المقدمة ، ص ٦٦ ـ ٧٨ .

الأقيسة المطلقة ولتلك ذوات الجهة . وهو بأسلوبه هذا قد أضفى طابع التماسك بين المسائل والتوالد بين المعاني ، استقراءً واستنتاجاً ، وفقاً لتسلسل منطقي يشمل جزئيات المسائل وكلياتها .

والمُلفت أنه تجاوز التأليف ليطرق باب التركيب ، حين أجرى إحصاءات جمع فيها عدد المقدمات (ع ، ص ٥٧) ، والأشكال الثلاثة بضروبها ، أكانت مطلقة (ق ، ص ١١٣) ، أم ضرورية أو ممكنة أر وجودية (ق ١٤٣ وما يليها) . فضلاً عن إيراده مختلف القوانين الجامعة بينها أر المفصّلة .

وجماع القول إن ابن زرعة ، بمنهجيته هذه فكراً ولغة ، أثبت مرة أخرى أن هناك طبقة من الناقلين أمثاله لم تكتف بمجرد النقل ، إنما أسهمت إلى حد بعيد في توجيه الفكر الأرسطي نحو مناح جديدة انفتحت آفاقها مع فلاسفة العرب ومشايخهم بنوع خاص . فكان أن اكتسب هذا المنطق أبعاداً لغوية ـ وضعية لم نعهدها عند المعلّم الأول ، فضلاً عن تصنيفه إلى علم تصور (صوري النزعة) وعلم تصديق (برهاني النزعة) . وهو أمر أدّى لاحقاً إلى استعماله صناعةً وآلة جدلية ـ برهانية في سائر علومهم الدينية والفكرية .

## ثالثاً \_ وصف عام للمخطوطات

عندما كانت المخطوطات الثلاث المعتمدة تعود إلى مرجع واحد وهو المكتبة المركزية في طهران ، فقد أشرنا إلى كل منها بحرف أبجدي ، معتمدين المخطوطة (أ) مرجعاً أساسياً ، ومقارنين مع المخطوطين الباقيين (ب) و (ج) .

#### ١ ـ ميّزات المخطوط (أ) :

كُتب بخط متوسط الحجم ، من الخط النسخي ، مع نقاط على الحروف بشكل عام وغياب لنقاط الوقف والابتداء والفواصل . كذلك لم تُفرد فقرة أو يترك الناسخ فراغاً معيّناً للفصل بين موضوع وآخر . وقد وردت بعض الجمل على

جوانب الصفحات مكمّلة للمتن وبالخط عينه .

انقسمت الصفحة الواحدة إلى وجهين ، بحجم (١٧ × ٩) سم تقريباً للكتابة وللوجه الواحد الذي ضمّ ١٤ سطراً ؛ أما السطر الواحد فتراوحت كلماته بين العشرة والثلاث عشرة كلمة .

خطه واضح ، وكلماته نافرة جلية ، سوى في بعض الأماكن النادرة ، إذ هناك بعض الكلمات التي بقيت غامضة تعود ربما إلى سوء فهم الناسخ لها . كذلك إيراده القليل من تذكير المؤنث وبالعكس .

لاح لنا هذا المخطوط الأتم والأوضح . ورغم بعض نواقصه اعتمدناه أساساً مُلمحين إلى هذه النواقص عند الحاجة .

### ٢ \_ ميزات المخطوط (ب) :

كُتب بخط متوسط الحجم ، من الخط المسمى على قاعدة الفارسي مع غياب النقاط أحياناً ، وانعدام تلك العائدة للوقف والابتداء . أما القواطع فغائبة كلياً .

جاء النص مجملاً لا تقسيم فيه . وتميّز بكثرة العناوين في الهوامش التي تُرشد القارىء على المواضيع المعالجة ، أو على بعض النواقص ، أو حتى على إجلاء بعض الغوامض بشكل شروحات وطرح مرادفات أحياناً لعويص الكلام .

انقسمت الصفحة إلى وجهين بحجم (١٠ × ١٠) سم تقريباً للوجه الواحد كتابةً والذي ضم ١٩ سطراً . وقد تراوحت كلمات السطر الواحد بين الثلاث عشرة والخمس عشرة كلمة .

ليّن الكاتب القليل القليل من الهمزات ، لكنه لم ينوّن معظمها . وقد يقع القارىء على كلمات بقيت مبهمة نظراً إلى سوء فهمها ربما من قِبَله .

#### ٣ ـ ميزات المخطوط (ج) :

كُتب بخط عريض الحجم ، وهو من الخط النسخي الرديء ، لكن مع نقاط

واضحة على الحروف. انعدمت فيه ، كما في المخطوطين السابقين ، القواطع ولم يُترك أي فراغ فاصل بين المقاطع . ندرت فيه الجمل أو الألفاظ على الحواشى والجوانب تكملة لمتن النص .

إنقسمت الصفحة الواحدة إلى وجهين بحجم (١٦ × ٨) سم تقريباً للوجه الواحد كتابةً ، والذي ضمّ معدل ١٨ سطراً ، السطر الواحد تراوحت كلماته بين العشرة والإثنتي عشرة كلمة .

وإن بانت الكتابة نافرة ، فالخط رديء إلى حد طُمست عدة كلمات وعسرت علينا قراءتها . فاستوضحنا فحواها من المخطوطين الآخرين .

ليّن ناسخه معظم الهمزات ، لكنه لم ينوّن الكلمات . وقد ترك بعضها على حالها منقولةً وفقاً لصورتها الأولية .

## رابعاً \_ منهجيتنا في تحقيق المخطوطات

اعتمدنا في تحقيق المخطوطات الأساليب التوضيحية التالية :

#### ١ ـ الترتيب والتقسيم

قمنا بتبويب النص ، فقسمناه إلى أبواب وفصول ، ومن ثمّ قسّمنا الفصل الواحد إلى فقرات ، والفقرة إلى جُمل مقطّعة بوضوح .

#### ٢ ـ ضبط النص

من حيث الشكل ضبطنا النقاط لا سيما العائدة إلى الوقف والابتداء، وكذلك فعلنا بالنسبة إلى القواطع، نظراً إلى طول الجمل وكثرة الاستطرادات الواردة في المخطوطات الثلاث.

أما من حيث المضمون فلم نتورّع عن مقارنة المعاني ، إلى حدّ أننا اعتمدنا الأصح منها وإن على حساب المخطوط الأساس (أ) أحياناً . وهذا ما أشرنا إليه في الحواشي حيث أوردنا الرمز ليتبيّن القارىء أيّ الألفاظ اخترنا ، متجاوزين مرجعنا ابتغاءً للوضوح والدقة .

كذلك وضعنا عناوين إضافية أتت وفقاً لنموذجين : عنوان لا إشارة تميّزه نظراً إلى وروده أصلاً . وعنوان آخر ربطناه بمعقوفين [.....] هما من وضعنا ، إذ استللناه من فحوى النص ، مرشدين القارىء إلى أبرز مواضيعه ضمن كل مسألة . وهذا ما خوّلنا وضع فهرس جامع لها .

#### ٣ ـ الفروقات بين المخطوطات :

أفردنا في الحواشي معظم الفروقات التي وجدناها تمس جوهر النص، وأسقطنا حكماً تلك التي تتعلّق فقط بالشكل كي لا نثقلها . وقد أشرنا إلى الإضافات برمز (+) وإلى النواقص برمز (-) . وهو أمر أتاح لنا تحقيق النص على نحو كامل معنى ومبنى . أما عند وقوع اختلاف بين جمل أو مقاطع معينة ، فقد أعدنا نقلها كما وردت في المخطوط المخالف .

إن إشارة (\*) قد أضفناها تعريفاً لبعض كبار شارحي أرسطو ، نظراً إلى تردّد أسمائهم عند ابن زرعة أكثر من مرة .

#### ٤ ـ الفهارس

وضعنا في آخر الكتاب فهرساً للمصطلحات المنطقية ، وذلك نظراً إلى أهميتها عند متتبعي نقول أرسطو إلى العربية عبر المترجمين والمفسّرين . وهو يوفّر للقارىء مادة تخوّله المقارنة أو المقاربة بين مصطلح أرسطو الأصيل والبُعد الذي اكتسبه في اللسان العربي .

حسبنا أن نكون قد أدّينا مهمتنا على أتم وجه من الدقة . ولله وحده الكمال .

جيرار جهامي ـ رفيق العجم

ملے العادلا في ايواد الاسطى المتنافظ فاقلكتاب فاولمناه وامرض انتيابان واعت بالتسناعة البنطعية البعان والان THE PROPERTY OF THE PARTY.

المخطوط (آ) الصفحة الاولى من كتاب العبارة إيزغ به ره خَبَلَه لصرف امراً دولكران قول واحفرال كل مسيصارف وعول ليركار بُ نَ كَابِرُ مِيرَقَ مَا ، لِمَا رَبَىٰ لِهِ فِيتَنْ فِيرِ الصَّوْدِيهِ وَالْمُتَعَمِّقِيمُ كلالصنفي الدصراوالك روادهداد بصبارلهم ق والكرسرورال عالمهم العردرم لوصه صلاقه رك قه كا ذمر برن عام لمبعد لوالرصارة ت ويص كادب ما تميناً به عبط آل في قص فيها الها لقب بصرت والكرف عميم رم عيم لموار ريزيم الدرر صرادا كانت المرصها ومكون ب تم كا وس از فيهم المصرورم و طرصها مله وإلى الم كا وم عمر لم قول مكر ال ال صواح نمر كل إل أن صراك را، قياله ره مجمنعه في ليرصا دّته و لمصه كا ومغركم فرن بر أل الطائر براك لطريا ما ولم بمرالك والكندي وواكرم مد رقه دکاته نرد کار از اگرسانس کار ای تقدنوعب او بغرفیکس المهادر نتصبات فسول التحديات تقتب لعين بكديثه حميم المواد وجميرم رئين وسرربه مرره ب قصت ما المهادت رموريه صرة الورات و ديدا به ولمام العردر ولمسعد لعب كالصرف والكدر والمالكم المكية فيحميان عميا موار ولمطرك وى والسطركف مرودات الدوار والدرار دهول الملقة. مي طرب ارصرا دل مرك متصرفين احداد ادر دفعه و تهدات كا ولا لا لدن بحداراً كله ولم قام ترام الراب قص له مي ت كاكورات نم قرام من والكاكلية فرقر الور القصر و لكران احدى إسدفها دا روز مرخ و دا المسلال فسرك مراه كليات في وابها ورولها فالما المخطوط (ب) كتاب العبارة

فالمتنفي تصبيره بإت دومات فرقدان بوم فهاته فالمطوران است عص مدمره الوادر بران وم السال رمم ما اوصرا لمصاري أن المرجب فمهمر لوا صرم في سر وحرف لركيسرا ل رفعه فرواصراي داعراق مر فرای , جرکا ن قمر برمع دلکهٔ الاصرفح حقیه مبعد یک رنهم عیلم العكله في بسيله للارزب به بلغرن إلا مطروقة في بورد ومرس ان مطرع الطور ال وبرحر ولبد الاارم فراغ بوهدا كم ا دام سف حرف لب حرثت مها ساتهما قطه المتول الوليب في مهدت رقيف ترقف في المحمل ويو دوات الدرارا الرور نزله قوق الد ل تمثر دمير كار المراب مرار در در الداري المراب الدرخ ما رميها لمرحب ، لرحب الأرحب له أب كه المهلد لتمصه الحول وع<sup>ودات</sup> در ا بالمسرلوان تعبروم برر وے انحکرا رعم برا الطقسم المعرا كصرف والكذب والمه المطعلم المرهج أللمسران لقر ره قم العلام م الهيم فل صرائده و /وكلام ارطوفاس عع الرئع صويم: الدادل ، برد لهرلما صرح برا المتصراب وم معم عدر لعم التي سرا إ رضوي تصور عم الديا وا وهروس ع نه بآر الميرمات احكام على لامور بوردها محسلام دو والاموداما شحصيداما كليدثب وإن كيون الاحكام اعاشى داما المخطوط (ب) كتاب العبارة

مه صور ق ن عرد را لمس عرد را م با صرار رو مصریت ب شهد س لفه، شرودا سى العلم ال ترمه عمير احراله رہ مارہ ہری ماکا معدلم، ر رائے تصعم رای لروہ ع الرميا لدول عع به أما فاللوم الدول رهم المكند لمبسطه ومدا مهران بيره لمتراك برعبر الكرعلالاك مرمه الموالفرعلوال رصر سرلسرط النوبه ليركير ليردري أمسيط داموج لاي ميروح رلته المحيد لتبسط وآلة موصه لمسرفسرط وفرايه مقلة المعدولر واللوح الرابع فسيركم الممكم المعدولر ويدا كمر المحيم لمعدولرون لأ رصه بلمس المعدوله والرابع رصه لصردري لمبيط دلوق من لمكرفهم براه كبيم ما لم رصر فعد ويم فسران وصر ولمجتمر ما قد دعمد و بم الالاوم ومسران سيم الالهم مهر يرمر برا لكرام مري على دايم إلا محرب ور النوبمق الالترة إلائه والربح الأبوم وبهران لارمر و زيل فالمين ياضر وتفسح بها واليم ترتيب الماقصات المعدرية وأجرال

المخطوط (ب) كتاب العبارة

امآ الماقضات المتنعدقامها ودحمج على به فكل صوصة ماراء سالمه و في اللام وفاك ال ما كا ومله مرصد فلسرمكها ان فوحد ومياكمان فهيعان لا يوحدولسرفيك الكام داداكات موضيا المسهصيق مساله للمكرف الساحا لصدف ر رندان بوصه معدد ارا ما ب المسط ومران كوان بكم الله لمعدوله ولوتمه للمسطة فيموال كرل ما أما ب له لممعط كمدان كون بارائداب ليرلمعدولير ولميته لبرمط معوال كموك ب ليم المربط وا و ح العروم ، في الدم حمر عبر الصواحة و أوال ا الصروري لبسط الرتصام ال لصرف مع موضم المم ليم ط لعا لهر نهم ال لانوصه لتيمر ق مع نوممه لشهور ركام رالمرطواران يوصره تراني البرلصرت مهرك لمرتص دربم بيط مع يومب المكر لسبيط فعرهوال نصرف مهاا رحم لضردري لمعددكم وبرول مرامر باراق لدرصه الدان برلصرف مركه الوكركم اں ہے۔ ت ب نہ مرمصہ عرب لم المئر مردحتہ وہ آنی وہولو لصروري الألت تعرما بردائم الرحق عاما لمبكم فتصدق بصع عا أيوكم ، ره رعردهو آ ره نقراعی ال لصرف مها مے میں آب نصور ترمیا المخطوط (ب) كتاب العبارة

فنمعين وهطعتالل إخلاه وميدالنانية غيرعملة للغالابة فعللعه أناعلى كمين وهويتيعها ايينا الى للمغمة والمستقية فالمنصوبة والمختبضة وج إلكم المعرفة فالمرفوعة والمستعتبية هرايق تتلاجع الزمان كعاخ وللعربة حالق تدلع فالزمامين المعينين به والمكلة اعتام بعدد المصتام المتصدد فاللاسم وكني مستعنون من اعادها و الهطمطاليس بربي عياطاق هضوه ولين الكلة لايعست فلا يكنعب وبيتول كلة فنظرب بطة والان كالفاط البسطة الطلترلب ونها ليحاب فن معن ولاسلب فيعن من والعث والكنابغا ميغلزة المجاب والسلب فالكلااذ وكاجتك ولابكنب فايم فان الكاد الاسلة التركي وعلهاور ايرايكم هايا لاماننا لهجدية وجاكان وبكيف طاه بدلاق طذالم بصندة هنه ولمريكلاب فاحل منهها من الكلير اللفظية فلا نفعالية عنزلة عرب وهزب انكابعيت ولايكنب وهنه أعو الكمرانجدية لايمندق والبكذب

المخطوط (ج) كتاب العبارة

طاكادنان فينوافا أفيت دلت

# بسم الله الرحلن الرحيم كتاب بارميناس الأرسطوطاليس الحكيم،

فلنأخذ في الكلام في كتاب (١) بارميناس، وهو الكلام في العبارة. ويجب أن نجري على العادة في إيراد الأبواب الثمانية التي جرت العادة بإيرادها في أول كل كتاب.

<sup>(</sup>١) في كتاب (+ ب ، ج) .

## الباب الأول

## [في الغرض]

الأول منها هو الغرض ، فنقول إن غرض أرسطوطاليس في هذا الكتاب هو الكلام في صورة القول الجازم البسيط الحملي ، التي هي اقتسام الصدق والكذب . وذلك أن غرضه في هذه الصناعة بأسرها ، وأعني بالصناعة الصناعة المنطقية ، البرهان . ولأن البرهان قياس ما فطبيعته مركّبة من القياس المطلق . وهذا يجري مجرى الجنس ، ومن صورة المقدمة البرهانية (۱) وهذه تجري مجرى الفصل . والكلام في جنس الشيء (۲) يتقدم الكلام في ذلك الشيء نفسه . فقدّم أرسطوطاليس أولاً النظر في طبيعة القياس . ولأن القياس مؤلف من مقدمات أرسطوطاليس أولاً النظر في طبيعة القياس . ولأن القياس مؤلف من مقدمات مركّبة من مادة وصورة ومادتها الألفاظ البسيطة وصورتها المناسبة لغرضه ، وهي مقدمات صوادق يُبنى منها القياس . ففي كتاب المقولات تكلّم في الألفاظ البسيطة التي هي مادة المقدمات . وفي هذا الكتاب إنما هو تحصيل البسيطة التي هي مادة المقدمات . وفي هذا الكتاب يتكلّم في صورتها ، التي هي البسيطة التي هي مادة المقدمات . وفي هذا الكتاب يتكلّم في صورتها ، التي هي البسيطة التي هي مادة المقدمات . وفي هذا الكتاب يتكلّم في صورتها ، التي هي

<sup>(</sup>١) المطلق. . . . . البرهانية (- ب) .

<sup>(</sup>٢) الشيء (+ ب) .

<sup>(</sup>۴) ما (-ب، ج).

اقتسام الصدق والكذب . فقد بان أن غرض أرسطوطاليس في هذا الكتاب إنما هو الكلام في صورة القول الجازم البسيط الحملي وهي اقتسام الصدق والكذب . وإنما خصص الكلام في هذا الكتاب في القول الجازم الحملي من دون سائر الأقاويل ، لأن غرضه البرهان ، والبرهان قول جازم حملي لا شرطي . وخصص الكلام أيضاً ، كلامه في القول الجازم البسيط حسب . لأن الكلام (1) في القول الجازم المركّب يأتي به في الكتب التي بعد هذا الكتاب .

## [في أن أنواع القول خمسة]

وقبل أن نأخذ في الكلام في المنفعة فلنلخّص ما معنى قولنا قول جازم ، مقدمة حملية ومقدمة شرطية ، ونستوفي الكلام في القول وسائر أنواعه . فنقول إن القول الجازم هو الذي قد حكم فيه محمول لموضوع على طريق الثبات ، بمنزلة قولنا إن الإنسان حيوان ، فإنه ليس وجود الحيوان للإنسان من قبل وجود شيء آخر . وكذلك المقدمة الحملية هي التي قرنت فيها المحمول لموضوع من غير استثناء ولا شرائط والمثال واحد .

فأما المقدمة الشرطية فهي التي حمل فيها محمول على موضوع بشريطة وجود شيء آخر الشيء آخر ، بمنزلة قولنا : إن كان النهار موجوداً لأن الشمس فوق الأرض فالضوء أبداً موجود متى قارنه هذا الاستثناء . فأما متى عدم هذا الاستثناء لم يكن له وجود .

والقول يجري مجرى الجنس وهو ينقسم إلى خمسة أنواع: إلى المتضرع ، وإلى المنادى ، وإلى الأمر ، وإلى السائل ، وإلى القول الجازم . فالمتضرع بمنزلة القول يا رب ارحمني . والمنادى بمنزلة قولنا يا زيد أقبل . والأمر بمنزلة قولنا هلم فعجّل المصير إلينا . والسائل بمنزلة قولنا هل النفس موجودة . والقول الجازم بمنزلة القول بأن الإنسان حيوان .

<sup>(</sup>١) الكلام (+ ب).

والسبب الذي من أجله صارت أنواع القول خمسة لا زائدة ولا ناقصة هو أن الطبيعة لما أنعمت على النوع الإنساني من الكمال ، وجعلت له في بدنه آلة يستعمل بها (۱) كل آلات ، وهي اليدان ، كذلك أيضاً جعلت له في نفسه قوى يلتمس بها جميع ما يحتاج إليه من غيره ، ويفيد بها غيره معاني قد تحصلت له . وما يلتمسه فليس يخلو من أن يكون إما أمراً من الأمور ، فإما أن يلتمسه من الأرض (۲) فيحدث القول المتضرع ، وإما أن يلتمسه من المساوي فيحدث القول السائل . وإن أفاد معنى من المعاني التي تحصلت عنده لغيره أحدث القول الجازم .

فقد بان أن أنواع القول خمسة لا زائدة ولا ناقصة . وعصابة الفوتاغوريين يزيدون على هذه الخمسة الأنواع خمسة أخرى ، وهي القول المتشكّك ، والقول المتعجّب ، والقول الحالف ، والقول الشرطي ، والقول الواضع . فالقول المتشكّك بمنزلة قولنا أترى النفس مايتة أم غير ماهية (٢) . والقول المتعجّب بمنزلة قولنا بالله كيف خفّفت هذه البلية . والقول الحالف بمنزلة أقسم بالله خالق العالم . والقول الشرطي بمنزلة القول إن كانت الشمس فوق الأرض فالنهار موجود . والقول الواضع بمنزلة قولنا لنضع أن الأرض وسط السماء . فهذه الأقاويل كلها لا ينبغي لنا أن نظن بها أنها خارجة لكنها بأسرها داخلة في القول الجازم ، إلا أنها مع تعجب وتشكّك وحَلَف وشرط ووضع .

<sup>(</sup>١) بها (- ب، ج) .

<sup>(</sup>٢) الأجل (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) مايتة (ب ، ج) .

# الباب الثاني

### [في المنفعة]

والباب الثاني هو المنفعة فنقول : إن منفعة هذا الكتاب بيّنة جداً ، وذلك أنه لمّا كان غرضنا القياس والبرهان ، وكان القياس واحداً منها ، فنستوفي الكلام فيه . وقبل أن نفعل ذلك ننظر في الأشياء اللازمة لهذه الستة الأشياء وإن كان ليس من غرضه ، لكن قد جرت عادته إذا ذكر أمراً من الأمور ولزم ذلك الأمر شيء من الأشياء أن يصرّح به بأوجز كلام .

والأشياء اللازمة لها هي أربعة : منها أن يكتب ويلفظ بها ويدل على صورة فني النفس وعلى أمر من خارج . وأرسطوطاليس ينظر في الخواصّ اللازمة لهذه الأربعة الأشياء .

الخواصّ اللازمة لها ثلاث :

الخاصّة الأولى: هي أن ما يكتب يدلّ دلالة فقط، والأمور التي من خارج يدل عليها فقط. فأما الصور التي في النفس والألفاظ الخارجة بالقول فيلزمها صفتان (١١ جميعاً، أعني أنهما يدلان ويدل عليهما.

والخاصّة الثانية: هي أن إثنين منها بالطبع واثنين بالتواطؤ. فأما التي بالطبع فالصورة التي في النفس والأمور التي من خارج، وذلك أن صورة الفرس

<sup>(</sup>١) صنفان (ب ، ج) .

الموجودة والتي في النفس لا اختلاف فيها بين أمة من الأمم. فأما التي هي متواطؤ فهي الألفاظ والكتابة ، وذلك أن الحروف التي منها يؤلف لفظة الذي شكلها . واللفظ بها عند اليونانيين بخلافه عند العجم والعرب . وقد بقي علينا أن نقول ما معنى قولنا بالطبع وما معنى قولنا بتواطؤ . فنقول إن معنى قولنا بالطبع هو أن يكون ذلك الشيء الذي ينزل فيه أنه بالطبع لا خلاف فيه بين أمة من الأمم ؟ ومعنى قولنا بتواطؤ هو أن يكون الشيء الذي هو لهذه الصفة مختلفاً عند الأمم ؟

والخاصّة الثالثة : هي أن ما يُكتب وما يُلفظ به والصورة التي في النفس يلزمها عند التركيب ، أعني عندما يوجب لها شيء أو يسلب عنها شيء هي الصدق والكذب .

فأما إذا أخذت مفردات فإنها تدلّ دلالة حسب ، ولا يصدق ولا يكذب . فإن لفظة زيد إنما يدلّنا على هذا الشخص دلالة حسب من غير صدق ولا كذب . فأما إن حكم عليها بأنها موجودة أو غير موجودة حينئذ إن طابقت الوجود صدقت ، وإن لم تطابق كذبت . فأما الكذب والصدق إنما يكونان عند الإيجاب والسلب . فأما الأمور الموجودة فلا يصدق ولا يكذب إلا الصدق الذي يذكره أرسطوطاليس فيما بعد الطبيعة وهو الصدق الوجودي . وهذا هو أن يكون صورها الخاصة بها موجوداً لها .

# الفصل الأول

## [الكلام في الإسم والكلمة والقول]

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في الكلام في الإسم ، وأول ما يبدأ يحدّده .

## \_ ١ \_\_ [الكلام في الإسم]

ويقول الإسم هو صوت دال بتواطؤ مجرّد من الزمان وأن جزءاً من أجزائه لا يدلّ على انفراده ، فينبغي لنا أن نشرح هذا الحدّ بحسب الطاقة . وبذكر كل جزء أورده أرسطوطاليس فيه ويستوفي الكلام فيه ، ويرى من أي شيء قد فصّل الإسب بذلك الجزء فيقول : إن قولنا في الإسم إنه صوت يجري مجرى النفس (الجنس . وقولنا فيه دالّ لنفصل الإسم من الأصوات غير الدالّة بمنزلة التصفيق باليدين . وقولنا فيه بتواطؤ لنفصله من أصوات البهائم ، فإن أصوات البهائم تدلّ ولكنها ليست بتواطؤ . فإن الصوت الذي يتواطأ هو الذي يكتب ويفصل إلى مقاطع الهجا ، وصوت البهائم هو بالطبع لا يتواطأ . وقولنا فيه أن أجزاء من أجزائه لا يدل على انفراده ليفصله من الأقاويل ، فإن القول جزء من أجزائه لا يدلّ على انفراده . وفي هذا الجزء شك صورته هذه الصورة : كيف يزعم أن أجزاء على انفراده . وفي هذا الجزء شك صورته هذه الصورة : كيف يزعم أن أجزاء

<sup>(</sup>١) النفس (- ب ، ج) .

الإسم لا يبدل ، ونحن نرى أن الأسماء المركّبة أجزائها تبدل (١) بمنزلة فيلوسوفس ، فإن هذا الإسم لا ينقسم إلى جزئين كل واحد منهما يدلّ .

وحلّ هذا الشك يجري على هذه الصفة : الأسماء منها مركّبة ومنها بسيطة . والبسيطة فظاهر من أمرها أن جزآها لا يدلّ ، فأما المركّبة فإن جزءها وإن كان يدلّ مفرداً فدلالته مفردة على غير ما كان يدلّ عليه ، وهو مجمل ، فإن عبد الملك مجملاً إنما يدلّنا على الشخص المسمّى بهذا الإسم ، فإذا فصلنا عبد من الملك لم يكن كل واحد من الأجزاء الإسم يدلّ لا على قطعة من المسمّى ولا على جملته ، لكن يدلّ على شيء آخر . فإن العبد يدلّ على المسترق ، والملك إنما يدلّ على السايس للعالم . فينبغي أن يعبر عن حد أرسطوطاليس بهذه العبارة ويقال : الإسم هو صوت دالّ بتواطؤ مجرّد من الزمان ، جزء من أجزائه لا يدلّ على انفراده على ما كان يدل عليه وهو مجمل .

ومن بعد تحديده للإسم يأخذ في قسمته . وأرسطوطاليس يقسم الإسم إلى المحصّل وإلى غير المحصّل ، وإلى المستقيم والمرفوع والمنصوب والمخفوض . فالإسم المحصّل هو الذي يدلنا على أمر واحد معين بمنزلة لفظة زيد التي تدلنا على شخص واحد . فالإسم الغير المحصّل هو الذي لا يدلنا على شيء واحد معين بمنزلة قولنا<sup>(۲)</sup> : لا إنسان ، فإن هذه اللفظة تدلنا على جميع الأمور التي هي سوى الإنسان ، وينبغي أن يعلم أن هذه اللفظة ليست سالبة لأن السالبة هي التي ترفع شيئاً من شيء . والإسم الموضوع المستقيم هو الذي لم يدخل عليه زيادة في أوله . فأما المنصوب والمخفوض فهما اللذان قد زيد عليهما حرف في أوائلها بمنزلة باء أو لام حتى يلفظ باللفظة بهما على هذا الوجه : بزيد ولزيد . والفرق بين المرفوع والمستقيم والمخفوض أن المرفوع والمستقيم متى أضفنا إليهما كان أو يكون تَمَّ الكلام .

<sup>(</sup>١) وما يدل (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) قولنا (- ب) .

فأما المنصوب والمخفوض متى أضفنا إليهما<sup>(١)</sup> هذه الكلمة الأصلية لم يتم الكلام . فإنّا عندما نقول بزيد كان أو لزيد كان ، يحتاج أن نأتي بلفظة أخرى لتمام الكلام فنقول : لزيد كان الكتاب وبزيد كان الافتخار . فأما المفسّرون فيعدّون للإسم ثمانية معان .

الأول منها كل جزء من أجزاء القول الثمانية التي هي الإسم بمنزلة زيد، والكلمة بمنزلة ضرب، والخارجة بمنزلة هو، والمشتركة بمنزلة الذي قام، والجهة بمنزلة ممكن، والرباط بمنزلة الحروف التي يربط أجزاء القول، وتقدمة الموضوع بمنزلة من الملك<sup>(۲)</sup> ومن أجله، والثابتات من الكلام بمنزلة متى وأين وما يجري مجراهما. والثاني الإسم المحقق وهو الجزء المخصص من أجزاء القول الذي لا يدل مع دلالته على زمان بمنزلة سقراط. والثالث الإسم المطلق الذي حدّده ههنا. والرابع على الإسم المحصل، والخامس على الإسم غير المحصل، والسابم على الإسم المرفوع والمستقيم، والسابم على المنصوب والمخفوض، والثامن على الموضوع في المقدّمة. وذلك أن أرسطوطاليس يسمي الموضوع في المؤلفة.

## ـ ۱ ـ [الكلام في الكلمة]

ومن بعد فراغ أرسطوطاليس من الكلام في الإسم ينتقل إلى الكلام في الكلمة ، لأن الكلمة تتبع الإسم . وذلك أن الإسم يتبع ويدل على الذات ، والكلمة تدل على الفعل ، والذات أقدم من الفعل ، فالإسم أقدم من الكلمة . وهو يجري على عادته في الإسم ويبدأ (٣) بتحديد الكلمة ويقول : إن الكلمة هي صوت دال بتواطؤ جزء من أجزائها لا يدل على انفراده ، ومتى يدل مع ما يدل

<sup>(</sup>١) كان أو يكون. . . . والمخفوض (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) الملك (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) يبدأ (- ب) .

عليه ، على أن ذلك الأمر في زمان ، وهي أبداً (١) دالّة على المحمول . فقولنا فيها إنها دالّة ليفصلها من الألفاظ غير الدالّة .

وقولنا بتواطؤ ليفصلها من أصوات البهائم التي يدل على انفراده (٢٠) ، ولكن دلالتها بالطبع (٣) . وقولنا جزء من أجزائها لا يدلّ على انفراده للفرق بينها وبين القول الذي جزء من أجزائه الكبار يدلّ على انفراده ، وقولنا فيها أنها يدلّ على ذاتها دالة على المحمول ليفصلها من الإسم الذي هو دالّ على الموضوع ومجرّد من الزمان . وهو يقسّم الكلمة إلى المحصّلة وغير المحصّلة . فالمحصّلة بمنزلة قولنا صحّ . وإنما دعيت الأولى محصّلة لأنها توقف أذهاننا من دلالتها على شيء يتعيّن ، وهو اعتدال الأخلاط . وسُمّيت الثانية غير محصّلة لأنها لا يوقف أذهاننا على شيء معين . وهو يقسّمها أيضاً (٤) إلى المرفوعة والمستقيمة والمنصوبة والمخفوضة وهي الكلِم المصرّفة . فالمرفوعة والمستقيمة هي التي تدلّ على الزمان الحاضر . والمتصرّفة هي التي عدّدناها يدل على الزمانين المنطبقين (٥) به . وللكلمة أقسام بعدد الأقسام التي عدّدناها للإسم ، ونحن مستغنون عن إعادتها .

وأرسطوطاليس يبيّن على طريق الخصوص أن الكلمة لا يصدق ولا يكذب. ويقول: الكلمة لفظة بسيطة دالّة ، والألفاظ البسيطة الدالة ليس فيها إيجاب شيء لشيء ولا سلب شيء عن شيء ، والصدق والكذب إنما يدخل في الإيجاب والسلب ، فالكلمة إذن لا يصدق ولا يكذب . وأيضاً فإن الكلمة الأصلية التي تجري مجرى المصادر لسائر الكلم هي الألفاظ الوجودية ، وهي كان ويكون وأن

<sup>(</sup>١) إما (ب).

<sup>(</sup>٢) انفراده (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) ولكن دلالتها بالطبع (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) أيضاً (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>ه) المطيفين (ب ، ج) .

يدل هو ، وإذا لم تصدق هذه ولم تكذب فأولى بغيرها من الكَلِم اللفظية . والانفعالية بمنزلة ضرب ويضرب أن لا تصدق ولا تكذب . وهذه أعني الكلمة الوجودية لا تصدق ولا تكذب ما لم يضف إليها شيء ، فتلك أيضاً صورتها هذه الصورة .

## ۔ ۳ ۔ [الكلام في القول المطلق]

من بعد هذا ينتقل أرسطوطاليس إلى الكلام في القول المطلق ويبدأ على الرسم بتحديده ، ويقول : القول صوت دال بتواطؤ جزء من أجزائه الكبار يدلّ على انفراده دلالة لفظ لا دلالة إيجاب ولا سلب . فقولنا فيه صوت يقوم مقام المجنس . وقولنا فيه دالة لتفصيله من الألفاظ غير الدالة . وقولنا فيه بتواطؤ لتفصيله من أصوات البهائم التي هي بالطبع . وقولنا فيه إن جزءاً من أجزاء الكبار يدلّ على انفراده لفصله من الإسم والكلمة . فإن أجزاء الإسم والكلمة لا يدل على انفرادها . وقولنا فيه دلالة لفظية لتفصيله من المقدمات التي يدل دلالة الإيجاب والسلب . فأما السبب في استثنائها بقولنا الكبائر فمن قبل أن نقول أجزاء كبار وصغار ، فالصغار هي أجزاء الإسم والكلمة ، وهذه لا يدل على انفرادها على ما وصغار ، فالصغار بمنزلة الأسماء والكلام ، فإن هذه إذا أفردت دلّت على ما كانت تدل عليه أولاً . وقد عاند (۱) قوم في القول وقالوا ليس هو بتواطؤ ، لكن بالطبع وعملوا بقياس على ذلك هكذا : قالوا القول آلة للقوة المصوّتة ، وكل آلة لأمر طبيعي فهي بالطبع .

فالقول إذن بالطبع . فقولهم إنه آلة للقوة المصوّتة (٢٦) غلط من قِبَل أن آلة القوة المصوّتة هي قضية الزمر وجميع آلات الصوت . فأما القول فيميّزه ذلك ونحن نبيّن بأهون سعي أنه يتواطؤ . فنقول : إن القول يكتب ويقرأ ويفصّل إلى

<sup>(</sup>١) عاند (- ب) .

<sup>(</sup>٢) وكل آلة.... فالقول إذن.... للقوة المصونة (- ب).

مقاطع الهجاء ، وكل ما هو بهذه الصفة فهو بتواطؤ . وأيضاً فإن أجزاؤه الإسم والكلمة بتواطؤ فهو إذن بتواطؤ .

ولمّا كانت أنواع القول خمسة ، وكان أحدها القول الجازم وهو الذي ينتفع به (١) في البرهان الذي غرض هذه الصناعة هو ، خصّص أرسطوطاليس تحديده من بعد تحديده للقول المطلق . وقال : القول الجازم هو صوت دال بتواطؤ جزء من أجزائه الكبار يدل على انفراده دلالة لفظ لا دلالة إيجاب وسلب ويدخله الصدق والكذب . وأما الصدق فإذا انطبق على الأمور ، وأما الكذب فإذا لم يطابقه . والقول الجازم فلا بد فيه من كلمة لأن القول الجازم مركّب من محمول وموضوع . والموضوع اللفظة الدالة عليه إسم والمحمول ، كما زعم أرسطوطاليس ، اللفظة الدالّة عليه كلمة لأن المحمول حال للشيء وأحوال الشيء يجرى مجرى التأثير له ، والتأثيرات معلَّقة بالزمان ، وكل معلِّق بالزمان فاللفظ الدالَّة عليه كلمة . وقد خاض المفسرون في حدَّ هذا القول الجازم هل هو حدُّ أو رسم . واستقرّ الرأي بينهم على أنه رسم لا حدّ . وخاضوا أيضاً في أمر القول الجازم هل هو جنس للإيجاب والسلب(٢) أم إسم مشترك . واستقرّ رأي من يوثق به وهو الإسكندر(\*) على أنه اسم مشترك لا جنس . وذلك أن الجنس يحمل على أنواعه بالسواء ، والقول الجازم لا يحمل على أنواعه بالسواء(٢٣) الإيجاب والسلب بالسواء . فإن القول الجازم فهو صوت فيه إما إيجاب شيء لشيء أو سلب شيء<sup>(1)</sup> عن شيء . وهذا لا يصلح أن يحمل على الإيجاب وحده ولا على السلب وحده .

<sup>(</sup>۱) به (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) والإسم (أ) لكن الأصح والسلب (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٠) الإسْكنلر الأفروديسي (١٦٠ ـ ٢٢٠ م) من رجال المشائية ، تسلّم الأعمال المنطقية الأرسطوية وشق طريقاً خاصاً معتنياً بالشرطي ، مدخلاً الرمزية على الحدود في التصوّر والأقسة .

<sup>(</sup>٣) أنواعه بالسواء (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) شيء (+ ب ، ج) .

ومن بعد تحديد القول الجازم أخذ في قسمته ، وهو يقسمه إلى الواحد والكثير ، ويقسم الواحد إلى الواحد بالذات وإلى الواحد بالعرض ، والكثرة إلى الكثرة بالذات وإلى الكثرة بالذات إلى الأول والثاني . الكثرة بالذات هو الذي فيه محمول واحد بالطبيعة لموضوع واحد بالطبيعة بمنزلة قولنا الإنسان حيوان . وهذا القول ينقسم إلى الأول الذي هو الإيجاب وإلى الثاني الذي هو السلب . فأما الواحد بالعرض فهو الذي برباط قد ربط بعض أجزائه ببعض ، فإذا خلي عنه الرباط صار القول أقاويل كثيرة بمنزلة قولنا زيد يمشي وعمرو يتكلم ، قالوا وقد ربطت القضيتين فجعلتهما واحدة بمنزلة قولنا إن كان النهار موجوداً فالشمس فوق الأرض . فرباط إن قد ربط القضيتين فجعلهما واحدة .

والكثير بالذات هو الذي قد صرّح فيه بالكثير بمنزلة قولنا زيد يمشي وعمرو يتكلم . والكثير بالعرض إما أن يكون معه رباط أو يكون بالقوة كثيراً ، إما أن يكون الموضوع فيه إسماً مشتركاً بمنزلة قولنا الكلب يمشي (1) ، لأن إسم الكلب مشترك أو المحمول فيه إسم مشترك بمنزلة قولنا الإنسان يتحرك ، فإن الحركة اسم مشترك . أو يكون الموضوع والمحمول فيه إسمين مشتركين بمنزلة قولنا الكلب يتحرك . وما كان من الأقاويل الجازمة بهذه الصورة فهو أقاويل كثيرة لا قول واحد . لأنه يتفرع بحسب المعاني التي تدل عليها الأسماء المشتركة .

## ۔ ٤ ۔ [في تحديد الإِيجاب والسلب]

وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في القول الجازم ويأخذ في تحديد الإيجاب والسلب .

ويقول إن الموجبة هي صوت دال بتواطؤ جزءً من أجزائها الكبار يدلُّ على

<sup>(</sup>١) يمشي (- ب) .

<sup>(</sup>۲) أو (- ب) .

انفراده دلالة لفظة لا دلالة إيجاب ولا سلب ، وفيه إيجاب شيء لشيء ويدخله الصدق والكذب .

فأما السلب فنجده أنه صوت دال بتواطؤ جزء من أجزائه الكبار يدلّ على انفراده دلالة لفظة لا دلالة إيجاب وسلب ، ويدخله الصدق والكذب وفيه سلب شيء عن شيء .

### \_ ° \_ [الكلام في النقيض]

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في الكلام في النقيض ، وهو ينظر في النقيض ثلاثة أنظار . في الأول منها كيف تولّده . والثاني ما هو النقيض . والثالث كم شروط النقيض . فيقول إن تولّد النقيض يجري على هذا الوجه : لما كان كل ما يوجبه موجب فللسالب أن يسلبه ، وكل ما يسلبه سالب فللموجب أن يوجبه ، وجب أن يكون بإزاء كل موجبة صادقة سالبة كاذبة يناقضها وبإزاء كل سالبة صادقة موجبة كاذبة يناقضها . فكل مقدمة فبإزائها مقدمة تشاطرها الصدق والكذب ، فتولّده يكون على هذا الوجه وهذا هو المطلوب الأول .

فأما المطلوب الثاني فهو النظر في ماهية النقيض وهو أنه آية موجبة وسالبة متعاديتان أعني مقتسمتين للصدق والكذب، حتى إذا صدقت إحديهما كذبت الأخرى لا محالة .

فأما شروط النقيض فهي تسعة : الأول منها أن يكون المحمول والموضوع في الموجبة هو يعينه المحمول والموضوع بالسالبة بمنزلة زيد يمشي ، زيد ليس يمشي . والثاني أن لا يكون الموضوع في المقدمتين إسماً مشتركاً . فإنه إن كان اسماً مشتركاً ، منزلة الكلب عرض أن يصدق الموجبة والسالبة معاً بمنزلة قولنا

<sup>(</sup>١) فإنه إن . . . مشتركاً (- ب) .

الكلب يتحرُّك ونحن نعني السمائي ، والكلب ليس يتحرُّك ونحن نعني السباع إذا كان رابضاً . والثالث أن لا يكون المحمول أيضاً إسماً مشتركاً عرض أن يصدق المقدمتان بمنزلة قولنا زيد يتحرك حركة النمو ، زيد ليس يتحرك حركة الاستحالة . والرابع أن يكون الموضوع إن كان طبيعة كلية ذا سور فإنه إن لم يكن ذا سور صدقت المقدمتان جميعاً ، بمنزلة قولنا الإنسان كاتب ونحن نريد سقراط الإنسان ليس بكاتب ونحن نريد شخصاً آخر . والخامس أن يكون الزمان واحداً ، فإنه إن اختلف الزمان صدقت القضيتان ، بمنزلة قولنا زيد يمشى ونحن نعني الآن ، وزيد ليس يمشى ونحن نعنى الزمان المستقبل . والسادس أن يكون الجهة واحدة ، فإنها إن لم تكن واحدة صدقت المقدّمتان جميعاً . وأعنى بالجهة القوة والفعل بمنزلة قولنا الصبى نحوي ، نريد بالقوة . والصبى ليس بنحوى نريد بالفعل . والسابع أن يكون الجزء واحداً ، فإن لم يكن كذلك صدقت المقدمتان بمنزلة قولنا الزنجي أسود ونحن نريد جسمه ، الزنجي ليس بأسود ونحن نريد أسنانه . والثامن أن تكون الإضافة واحدة فإنه إن لم تكن الإضافة واحدة صدقت القضيتان ، بمنزلة قولنا العشرة نصف إذا قسناها إلى العشرين ، العشرة ليست نصفاً إذا قسناها إلى الماية . والتاسع أنه إذا كانت إحدى المقدّمتين كلية أن تكون الأخرى جزئية ، وهذا الفصل يشرحه فيما بعد . وههنا ينقطع الكلام في الفصل الأول .

## الفصل الثاني

### [الكلام في المقدّمات الثنائية]

ومن بعد يأخذ أرسطوطاليس في الكلام في الفصل الثاني . وقد قلنا أنه في الفصل الثاني يتكلّم في المقدّمات الثنائية . والسبب الذي من أجله قدّم الكلام في المقدّمات الثنائية (١) على الباقي المقدّمات لأنها أبسط ، وذلك أن الثلاثية هي ثنائية بزيادة حرف (يوجد) . وكذلك ذوات الجهة هي ثنائية وثلاثية قد زيد عليها الجهة . وقد جرت عادة المفسّرين أن ينظروا قبل الكلام في هذا الفصل في ثلاثة أشياء : الأول منها كم مبلغ عدد المقدمات الثنائية . والثاني النظر في المسورات (٢) . والثالث النظر في أمر حرف السلب .

فليبدأ بالمطلوب الأول ويدّعي أن عدد المقدمات الثنائية أربع وأربعون مقدمة في النوع ، ونحن نوضح ذلك بهذا الطريق : كل مقدّمة لا بد فيها من محمول وموضوع ، وموضوعها ليس يخلو أن يكون إما شخصاً وإما طبيعة كلية . وهذه إما أن يكون ذات سور أو غير ذات سور ، وإن كانت ذات سور إما أن تكون ذات سور كلي أو ذات سور جزئي . فيتحصّل لنا أربع مقدمات شخصية بمنزلة قولنا كل سقراط يمشي . ومهملة بمنزلة قولنا كل

<sup>(</sup>١) والسبب الذي . . . . الثنائية (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) النظر في المسورات (- ب ، ج) .

إنسان يمشي . وجزئية بمنزلة قولنا واحد من الناس يمشي . وهذه الأربع إما أن يكون موضوعها اسماً محصّلاً أو اسماً غير محصّل . فالمحصّل بمنزلة قولنا الإنسان وغير المحصّل بمنزلة قولنا اللاإنسان ، فيتحصّل لنا ثمان مقدمات ، وبإزاء كل موجبة سالبة فيصير المقدمات ستة عشر . وهذه إما أن يكون المحمول فيها ضرورياً أو ممتنعاً أو ممكناً .

أما الضروري فبمنزلة قولنا الإنسان حيوان ، وأما الممتنع فبمنزلة قولنا الإنسان طائر ، وأما الممكن فبمنزلة قولنا الإنسان (۱) يمشي فيتحصّل عدد المقدمات ثمانياً وأربعين ، وهذه إذا تكررت في الأزمنة الثلاثة صارت مائة وأربع وأربعين مقدمة . والأزمنة الثلاثة هي الماضي والحاضر والمستقبل (۲) . فالماضي بمنزلة قولنا زيد ماشٍ . والمستقبل بمنزلة قولنا زيد ماشٍ . والمستقبل بمنزلة قولنا زيد يمشي .

### ــ ١ ــ [الكلام في السور]

فأما السور فينقسم النظر فيه إلى سبعة مطالب :

الأول: منها ما السور؟ فنقول إن السور هو لفظة بسيطة من شأنها أن تقرن بالموضوع تنبىء وتخبر لكم من الكثرة التي يحصرها الموضوع يوجد المحمول أو لا يوجد بمنزلة قولنا كل إنسان يمشي. فإن لفظة كل هي السور، وهذه قد أحاطت بالإنسان فأوجبت المشي لكليته. وينبغي أن يعلم أن السور لا يجوز أذ يقرن بالشخص لكن لطبيعة كلية بمنزلة الإنسان.

والثاني : عدد الأسوار فيقول إنها أربعة .

<sup>(</sup>١) حيوان ، وأما. . . . قولنا الإنسان (- ب) .

<sup>(</sup>٢) المستأنف (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) الأصع سيمشي .

والثالث: ما هي فنقول إن الواحد منها سور كلي موجب بمنزلة كل. والآخر جزئي موجب بمنزلة قولنا ولا والآخر جزئي موجب بمنزلة قولنا ولا واحد. والرابع سور جزئي سالب بمنزلة ليس كل أو ليس بعض.

والمطلوب الرابع: هو أن ينظر كيف تتقابل الأسوار فيقول: إن تقابلها ليس يخلو من أن يكون استعمالنا له (۱) في أسوار متساوية أو غير متساوية. فإن استعملناه مع المتساوية (۲) حدث تقابل الأضداد والتي يجب الأضداد. أما الأضداد الكبار (۳) فإذا أخذت السور الكلي الموجب بإزاء سور الكلي السالب بمنزلة قولنا كل إنسان يمشي ولا واحد من الناس يمشي، فإن هاتين القضيتين تقابلان تقابل الأضداد. وأما التي تحت الأضداد فإذا أخذت السور الجزئي السالب بمنزلة قولنا: واحد من الناس يمشي ليس كل إنسان يمشي، فهذه تقابلها تقابل التي تحت التضاد والأضداد الصغار. فإن استعملنا الأسوار غير متساوية هذه بمنزلة ما يأخذ مع الكلّي جزئياً حدث تقابل التناقض. فإن قولنا كل إنسان يمشي تناقض قولنا ولا(١٤) واحد من الناس يمشي . فيقابل التناقض إذا أخذ مع الكلّي جزئي ، ويقابل الأضداد إذا أخذ مع الكلّي كلّي ويقابل الأضداد الصغار إذا أخذ مع الكلّي جزئي ،

والمطلوب الخامس: النظر في خواص هذه الثلاثة المتقابلات، فنقول إن الذي يخص التي تتقابل على طريق الأضداد الكبار هي أنها يجوز اجتماعها على الكذب بمنزلة قولنا: كل إنسان كاتب/ ولا واحد من الناس كاتب. وذلك أن المقدّمات الكلّية في المادة الممكنة كاذبة أبداً. فأما التي تتقابل على طريق الأضداد الصغار فيخصّها أنها في المادة الممكنة تصدق أبداً، وذلك أن قولنا واحد من الناس كاتب صادق وقولنا كل إنسان كاتب صادق.

<sup>(</sup>۱) له (+ ب ، ج) .

 <sup>(</sup>۲) فإن استعملناه مع المتساوية (- ب) .

<sup>(</sup>٣) الكبار (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) ولا (- ب ، ج) .

فأما في المادتين الباقيتين، أعني الضرورية والممتنعة، فتقتسم كلا الصنفين الأضداد الكبار والأضداد الصغار والصدق والكذب. سوى أن في المادة الضرورية الموجبة صادقة والسالبة كاذبة. وفي المادة الممتنعة السوالب صادقات والموجبات كواذب. فأما المتقابلة على طريق التناقض فيخصها أنها تقتسم الصدق والكذب في جميع المقدمات وفي جميع المواد وفي جميع الأزمنة ، حتى إذا كانت الموجبة صادقة تكون السالبة كاذبة .

أما في المادة الضرورية فالموجبة صادقة والسالبة كاذبة بمنزلة قولنا : كل إنسان حيوان/ ليس كل إنسان حيواناً .

فأما في المادة الممتنعة فالسالبة صادقة والموجبة كاذبة بمنزلة قولنا كل إنسان يطير ، إنسان يطير .

فأما في المادة الممكنة (١٠) فالكلية كاذبة والجزئية صادقة . والكلية بمنزلة كل إنسان كاتباً .

فقد بقي علينا أن ننظر فيما يخصّ المهملات والشخصيات ، فنقول إن الشخصيات تقتسم الصدق والكذب في جميع المواد وجميع الأزمنة وصورتها صورة المتناقضات . فأما المهملات فصورتها صورة الجزئيات ، وذلك أنها في المادة الضرورية والممتنعة تقتسمان الصدق والكذب . فأما في المادة الممكنة فيجتمعان جميعاً على الصدق .

والمطلوب السادس: هو أن ينظر كيف يسمّى ذوات الأسوار من الأسوار فيقول: بأن المتقابلة على طريق الأضداد يسمّى كليات حسب اثنين: أحدهما لأن الموضوع في المقدمات كلي والثاني لأن أسوارها كلّية. والمتقابلة على طريق الأضداد الصغار يسمّى كلّيات كالجزئيات فمن قِبَل السور. والمتقابلة على طريق (٢) التناقض تسمّى كلّيات كالكلّيات: أما كلّيات فمن قِبَل الموضوع،

<sup>(</sup>١) الممكنة (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>۲) الأضداد الصغار . . . على طريق  $(- \, \psi)$  . (7) كليات  $(+ \, \psi \, , \, + \, \phi)$  .

وأما كالكلّيات فمن قبل السور الأفضل . وذلك أن أحدهما السور فيهما كلي والآخر جزئي . وأما المهملات فيسمّى كلّيات لا كالكلّيات . أما كلّيات فمن قِبَل الموضوع ، وأما لا كالكلّيات فمن قِبَل أنها لا سور لها . فأما الشخصيات فيسمّى فريدات (١) ووحدات من قِبَل أن الموضوع فيها شخص .

والمطلوب السابع: لم يسلب قوله «بليس كل» ولم يسلب قوله واحد بلا واحد ، بل سلبه بقوله ولا واحد ، وزيد هذه الواو ، فيقول إن السبب في إضافة هذه الواو وهو أن غرض السالب أن يرفع ما أوجبه الموجب ، والذي أوجب الموجب المشي لواحد من الناس . وغرض السالب ليس أن يرفعه من واحد أي واحد اتفق بل من أي واحد كان ، حتى يرفع ذلك الواحد في جملة ما يسلبه السالب . وههنا ينقطع الكلام في السبعة المطالب التي من بيان المفترين أن ينظروا فيها في السور ، فقد بقي علينا أن ننظر في المطلوب الثالث وهو حرف السلب : إلى أي شيء لما في الموجبة الثنائية إذا أضيف حرف السلب حدثت لها سالبة تناقضها .

### ۔ ۲ ۔ [الكلام في حرف السلب]

فنقول إن حرف السلب في المهملات والشخصيات يضاف إلى المحمول وفي ذوات الأسوار إلى السور بمنزلة قولنا الإنسان يمشي ، ليس كل إنسان يمشي . وذلك أن غرض السالب أن يرفع ما أوجبه الموجب والموجب إنما أوجب ، في الثنائية المهملة والشخصية ، والمحمول وفي ذوات الأسوار السور . فالسالب (۲) إنما ينبغي له (۲) أن يعهد ، فيرفع هذين ، وفي الجملة إنه على هذا

<sup>(</sup>١) مزيدات (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) فالسالب (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>۴) له (+ ب ، ج) .

الوجه تقتسم المقدمات الصدق والكذب . وههنا ينقطع التعليم الذي من شأن المفسرين أن يقدّموه قبل الكلام في هذا الفصل .

فلنأخذ الآن في شرح كلام أرسطوطاليس على الرسم . فيقول أول ما بدأ أرسطوطاليس في هذا الفصل هو أن عرفنا مبلغ عدد المقدّمات الثنائية التي موضوعها محصّل ، فيزعم أنها ثمان . وأوضح ذلك بأنه قال : المقدّمات أحكام على الأمور فعددها بحسب عدد الأمور . والأمو إما شخصية وإما كلّية ، فينبغي أن تكون الأحكام إما شخصية وإما كلّية . وتكلّية إما ذات سور أو غير ذات السور . إما أن يكون كلّية أو جزئية فيتحصّل من ذلك عدد المقدّمات أربعة : شخصية ومهملة وكلّية وجزئية . وبإزاء كل موجبة سالبة فيكون الجميع ثمان مقدّمات : إثنتان منها كلّيتان وهاتان يتقابلان تقابل الأضداد الكبار (١٠) ، واثنتان جزئيتان وهاتان الأضداد الصغار (٢٠) . وإثنتان شخصيتان وهاتان متقابلات تقابل التناقض .

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في أن يبيّن أن السور لا يمكن إقرائه إلى المحمول لكن إلى الموضوع . ومن ههنا استخرج المفسّرون رسم السور فقالوا إنه لفظ يقترن بالموضوع . وأرسطوطاليس يبيّن ذلك بطريق الخُلف . ويقول إن أضيف حرف السلب إلى المحمول لزم أن يبطل أشرف المقدّمات في الكمية والكيفية والمادة .

وإذا بطلت أشرف المقدمات (٣) فأولى لما دونها أن يبطل . وإذا بطلت المقدّمات بأسرها وخرجت من أن تكون صادقة لم يبق لنا مقدمة تصلح للقياس . والمقدّمة الشريفة التي تبطل هي الموجبة الكلّية في المادة الضرورية . فأما كيف يبطل عند إضافة السور إلى المحمول فيتبيّن على ما أنا واصفه . وذلك أنه يلزم

<sup>(</sup>١) الكبار (+ ج) .

<sup>(</sup>۲) الكبار واثنتان جزئيتان. . . . الصغار (- ب) .

 $<sup>(^{\</sup>mathbf{r}})$  في الكمية والكيفية . . . المقدمات (- ب) .

عند إضافة السور إلى المحمول<sup>(۱)</sup> والقضية القائلة كل إنسان هو كل حيوان ، أن يكون أي واحد واحد فرضناه من الناس ، هو كل حيوان . فيكون سقراط طائراً وثعلباً وغيرهما من الحيوانات . وهذا شنع وهذه الشناعة حدّها القول بأن السور ينبغي أن يضاف إلى المحمول . فما ينبغي إذن أن يضاف السور إلى المحمول فيبقى أن يضاف إلى الموضوع .

فأما المفسّرون فيفتحون هذا الباب ويستقصونه بأن يقولوا : إن أمكن إضافة السور إلى المحمول بعد اقترانه إلى الموضوع فليقرنه . ولأن الأسوار أربعة فيجب أن يعهد إلى قضية ما ولا ريب أن فيها محمولاً وموضوعاً ، وليجعل مع موضوعها واحداً من الأسوار ، وليقرن إلى المحمول الأسوار الأربعة حتى يصير المقدمة | ذات سورين ، فيتولَّد من ذلك ستة عشر مقدمة : كل إنسان كل حيوان ـ واحد من الناس كل حيوان ـ ليس كل إنسان كل حيوان ـ ولا واحد من الناس كل حيوان ـ كل إنسان واحد من الحيوان ـ واحد من الناس واحد من الحيوان ـ ليس كل إنسان ليس كل حيوان ـ ولا واحد من الناس واحد من الحيوان ـ كل إنسان لا واحد من الحيوان ـ واحد من الناس ولا واحد من الحيوان ـ ليس كل إنسان ولا واحد من الحيوان ـ ولا واحد من الناس ولا واحد من الحيوان ـ كل إنسان ولا واحد من الحيوان ـ واحد من الناس ولا واحد من الحيوان ـ ليس كل إنسان واحد من الناس ولا واحد من الحيوان ـ ولا واحد من الناس ولا واحد من الحيوان ـ فهذه هي الستة عشر مقدمة التي تتولَّد من إضافة السور إلى المحمول حتى تصير المقدمة ذات سورين . إلا أن هذه الست عشرة يلزم منها بأسرها شناعات ، وذلك أن أربعة منها يصدق دائماً في المواد كلها ، وأربعة يكذب في المواد كلها ، وأربعة يصدق في الضروري والممكن ، ويكذب في الممتنع وأربعة يكذب في الضروري والممكن(٢) ، ويصدق في الممتنع (٣) والمقدمات التي هذه صفتها تلزم شناعات

<sup>(</sup>١) فيتبيّن . . . المحمول (- ج) .

<sup>(</sup>۲) ويكذب في . . . الممكن (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) الممتنع (+ ب ، ج) .

عظیمة . وذلك أنها تصدق في الشيء وضده . فینتج أن تكون القضیة صادقة على الشيء وضده . فأما المقدمات الكاذبة في المواد كلها فعددها أربعة : الأولى منهن : كل إنسان كل حیوان . والثانیة واحد من الناس كل حیوان . والثالثة لیس كل إنسان كل حیوان . والرابعة ولا واحد من الناس لیس كل حیوان . والأربعة الصادقة في المواد كلها : الأولى منهن : لیس كل إنسان كل حیوان \_ كل إنسان كل حیوان \_ ولا واحد من الناس لیس كل لیس كل حیوان \_ ولا واحد من الناس لیس كل حیوان - والممكن ، لكاذبة في الممتنع ، عیوان - فالأولى منهن كل إنسان واحد من الحیوان - واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الناس ولا واحد من الحیوان - ولا واحد من الحیوان ولا واحد و

وأما الأربع الكواذب في الضروري والممكن الصوادق في الممتنع فهي ليس كل إنسان واحد من الحيوان ـ ولا واحد من الناس واحد من الحيوان ـ ولا واحد من الناس واحد من الحيوان ـ وقد كنا قدمنا ولا واحد من الحيوان ـ وقد كنا قدمنا القول بأن هذه المقدمات مرذولة بأسرها من قبل صدقها في جميع المواد وكذبها في جميعها . أو صدقها في مادتين متقابلتين بمنزلة الضروري والممكن ، أو كذبها في مادتين متقابلتين بمنزلة الضروري والممكن . والقياس فلا يصلح له مقدمات شبيهة بهذه الصفة . لكن إنما يصلح له من المقدّمات ما كان صدقه بسبب الأمور ، لا من قبل القول وفساد نظمه والزيادة فيما لا يحتاج إليه . وينبغي أن يعلم ، وإن تجاوزنا فيما نقوله ما نحن بسبيله ، أن كل مقدّمة نجد فيها سلبين . فتلك المقدّمة موجهة (٥) لا سالبة بمنزلة قولنا ليس كل إنسان ليس كل حيوان . فإن فقده المقدّمة هي مساوية لقولنا كل إنسان كل حيوان .

<sup>(</sup>١) والثالثة. . . كل حيوان (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>۲) واحد. . . حيوان (+ ب ، ج) . آ

<sup>(</sup>٣) لا كل إنسان. . . الحيوان (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) ولا واحد (+ ب ، ج) .

<sup>(&</sup>lt;sup>ه)</sup> موجبة (- ج) .

وقد احتج قوم وقالوا بل السور ينبغي أن يضاف إلى المحمول وتكون المقدمة صادقة . فإن أرسطوطاليس وفلاطن قد قرناه إلى المحمول<sup>(۱)</sup> وقولاهما صادقان . وذلك أن أرسطوطاليس يقول في كتاب النفس : إن النفس طلحنا<sup>(۱)</sup> ما ، أي كمال ما ، ويعني بكمال ما أي كمال واحد . والكمال هو المحمول على النفس . وفلاطن يقول إن الريطوريقي أي الخطابة قوة ما ، فزعموا أن لفظة «ما» سور وليس الأمر على هذا لكن لفظة «ما» في هذا الموضع يجري مجرى الفصل . فإنا لفظة «ما» في مواضع كثيرة تقوم مقام الفصل . فإنا إذا أقرناها بالحيوان قامت مقام الناطق والمائت ، فهذا يكفي في إزالة هذا الاعتراض .

### ۔ ۳ ۔ [الكلام في تقابل المقدّمات]

ومن بعد ذلك يأخذ أرسطوطاليس في تعليمنا عن تقابل المقدّمات. ولما كانت المقدّمات تتقابل على ضربين: على طريق التضاد، وعلى طريق التناقض، يخبرنا أرسطوطاليس ويعلّمنا كل واحد من هذين الضربين فيقول: إنها تتقابل على طريق التضاد إذا جعلت بإزاء الإيجاب الكلي السلب الكلي بمنزلة القول: كل إنسان يمشي. فإن المقابل لهذا على طريق التضاد القضية القائلة: ولا واحد من الناس يمشي. فأما الجزئيان فتقابلهما على طريق الأضداد الصغار. وهاتان بمنزلة قولنا بعض الإنسان يمشي، والذي يخص الصنف الأول أنه يسوّغ فيه أن تجتمع المقدّمتان على الكذب. فأما على الصدق فلا. وذلك أن المقدّمات الكلية في المادة الممكنة كواذب كلها.

فأما الصنف الثاني فيخصه أن المقدّمتين فيه يجوز اجتماعهما على الصدق وذلك أن الجزئيات في المادة الممكنة صوادق أبداً. فأما المتقابلة على طريق (٣)

<sup>(</sup>١) إلى المحمول (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) لفظة يونانية على ما جاء في هامش (ب) .

<sup>(</sup>٣) الصدق. . . طريق (+ ب ، ج) .

التناقض فتنقسم إلى المتناقضة على التحقيق وإلى المتناقضة على غير التحقيق . والمتناقضة على التحقيق تنقسم إلى قسمين : إلى الكلّيات وإلى الشخصيات . والكلّيات تنقسم إلى قسمين : إلى الموجبة الكلّية والسالبة الجزئية وإلى السالبة الكلُّية والموجبة الجزئية . والذي يخصُّ هذا الصنف من أصناف التقابل أنه يقتسم الصدق والكذب في جميع المواد وفي جميع الأزمنة . فأما الشخصيات فإنها تقتسم أيضاً الصدق والكذب في جميع المواد وفي جميع الأزمنة . وهذه بمنزلة قولنا زيد يمشي ـ زيد ليس يمشي . والفرق بينها وبين الكلّيات أن الكلّيات تقتسم الصدق والكذب في جميع المواد وجميع الأزمنة على التفصيل والتحصيل . فإن الموجبة في المادة الضرورية كلَّية كانت أو جزئية ، صادقة أبداً والسالبة كاذبة أبداً . وفي المادة الممتنعة السالبة صادقة أبداً والموجبة كاذبة أبداً . وفي المادة الممكنة للكليات كواذب أبداً والجزئيات صوادق أبداً . فأما الشخصيات فإنها في المادة الضرورية ، الموجبة منها صادقة والسالبة كاذبة أبداً . وفي المادة الممتنعة السالبة صادقة أبداً والموجبة كاذبة أبداً (١) ، وفي المادة الممكنة في الزمانين الماضي والحاضر إحداهما صادقة على التحصيل والأخرى كاذبة على التحصيل . فأما في الزمان المستقبل فإنها تقتسم الصدق والكذب ، ولكن على غير تفصيل ولا تحصيل، فإن زيداً لا بد إما أن يستحم أو لا يستحم، إلا أنه لا يمكن إثبات الحكم على أحدهما قبل وقوعه . وأما المتناقضة على غير طريق التحقيق فهي المهملات ، وذلك أن هذه في المادتين ، الضرورية والممتنعة ، يقتسمان الصدق والكذب على ما مضى . فأما في المادة الممكنة فيجتمعان على الصدق لأن قوتها قوة الممكنات الجزئيات . ولهذا زعم أرسطوطاليس أن تناقضهما لا على طريق التحقيق هي المقتسمة للصدق والكذب في جميع المواد وجميع الأزمنة . وأرسطوطاليس ينشر على ذلك شكاً قوياً صورته هذه الصورة : القول بأن المهملات في المادة الممكنة لا تقتسم الصدق والكذب كذب ، وذلك أن الموجبة المهملة تساوى الموجبة الجزئية والموجبة الجزئية تناقضها السالبة الكلّية . فيجب

<sup>(</sup>١) وفي المادة الممكنة. . . كاذبة أبداً (+ ب ، ج) .

أن تكون السالبة المهملة مساوية للسالبة الكلّية . فإذا كانت بهذه الصورة كانت السالبة المهملة مناقضة للموجبة المهملة ، والمتناقضان لا يصدقان ، فكيف زعمت أنهما يجتمعان على الصدق والكذب . وحل الشك يجري على هذه الصفة : أما أن الموجبة المهملة تساوي الموجبة الجزئية فلا كلام فيه . وأما أن السالبة الكلّية كاذبة السالبة الكلّية تساوي السالبة الكلّية كاذبة لا محالة في المادة الممكنة بمنزلة قولنا ولا واحد من الناس يمشي . فأما المهملة فليست كاذبة بمنزلة قولنا اليس يمشي . وذلك أنه ليس يمكن أن يعدم المشي جميع نوع الإنسان .

فأما المفسّرون فقد يأتون بحجج من ادّعى أن السالبة المهملة مساوية للسالبة الكلية ، وبالحجج التي أبطلت أقاويلهم . فإن أصحاب فلاطن يرون أن السالبة المهملة مساوية للسالبة الكلية وينسبون ذلك على هذه الصفة . قالوا أرسطوطاليس نفسه إستعمل ذلك بقوله في السماع الطبيعي إنه لا حركة خارجة عن المتحرك . ويقول في كتاب النفس: إنه لا حاسة خارجة من الخمس. فنقول إن أرسطوطاليس لم يستعمل هذه على أنها سوالب ممكنة بل إنما يستعملها على أنها سوالب ممتنعة ، والسوالب الممتنعة صوادق أيضاً . فإن فلاطن استعمل في كتاب السياسة ، وأوميروس استعملها أيضاً بقوله : لا خير في كثرة الرؤساء . فنقول إن هذه المقدمة ليست كلِّية لكنها جزئية والجزئية في المادة الممكنة صادقة . فأما أصحاب أرسطوطاليس فبينوا أن السالبة المهملة غير السالبة الكلّية على هذا الوجه ، قدَّموا أولاً أربع مقدمات يقرّ بها الفريقان . أحدها أن ليس مقدمة كلّية ممكنة صادقة لا موجبة ولا سالبة . والثاني أن الموجبة المهملة مساوية للموجبة الجزئية . والثالث أنه إذا كانت المقدمات التي يأتلف منها القياس صادقة وكان تأليفها قياساً فلا سبيل إلى أن تكون النتيجة تتبع أخس<sup>(١)</sup> ما في المقدّمات في الكم والكيف. ثم عملوا القياس هكذا: الجائر ولا واحد من العدل، والعدل على الإنسان بالإهمال . وهذا القياس هو في الشكل الأول في الضرب السادس ونتيجته

<sup>(</sup>١) أحسن (أ، ج) .

هي قولنا الإنسان ليس بجائر وهي سالبة مهملة . فقالوا لأصحاب فلاطن هذه السالبة مساوية للكلّية أم للجزئية . فإن قلتم للكلّية وهي صادقة أن مقدمة كلّية ممكنة صادقة وهذا بخلاف الأصل . وإذ لم يكن كلّية فهي جزئية . فالسالبة المهملة مساوية للجزئية .

# 4 \_ [الكلام في أن الموجبة الواحدة يناقضها سالبة واحدة]

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في أن يبين أن الموجبة الواحدة إنما تناقضها سالبة واحدة ، ويقول إن السوالب التي يمكن أن تفرض بإزاء كل موجبة أربعة : سالبة يكون موضوعها وموضوع الموجبة واحداً ، ومحمولهما مختلفان بمنزلة قولنا سقراط يمشي ، سقراط ليس يكتب . وسالبة يكون محمولها ومحمول الموجبة واحداً وموضوعهما مختلفان بمنزلة قولنا سقراط يمشي ـ زيد ليس يمشي . وسالبة يكون محمولها وموضوعها غير محمول الموجبة وموضوعها بمنزلة قولنا : سقراط يمشي ـ فلاطن يكتب (١١) . وسالبة يكون محمولها وموضوعها هو محمول وموضوع الموجبة بمنزلة قولنا سقراط يمشي ـ سقراط (٢١) ليجوز أن تكون مناقضات من قبل أنها ليس يمشي . فالثلاث السوالب الأوائل لا يجوز أن تكون مناقضات من قبل أنها تجتمع مع الموجبة على الصدق والكذب . فأما الأخيرة فهي التي تشاطر الموجبة الصدق والكذب .

فقد بان أن المناقضة للموجبة إنما هي سالبة واحدة وهي التي محمولها وموضوعها غير محمول الموجبة وموضوعها . ومثال ذلك قولنا : كل إنسان يمشي ـ ليس كل إنسان يمشي ـ واحد من الناس يمشي ـ ولا واحد من الناس يمشي ـ الإنسان يمشي ـ الإنسان ليس يمشي ـ سقراط يمشي ـ سقراط ليس يمشي .

<sup>(</sup>١) ليس يكتب (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) يمشى . . . . سقراط (+ ب ، ج) .

وأرسطوطاليس يأخذ من بعد ذلك في أن يبيّن متى تكون النتيجة الموجبة واحدة ومتى تكون واحدة متى كان محمولها طبيعة واحدة ، ولم يكن فيها إسم مشترك . وكذلك السالبة تكون واحدة بأن تكون صفتها هذه الصفة .

ومن بعد هذا يثير أرسطوطاليس شكاً ويحلّه ويتبعه بالكلام في الممكن ، ويورد حجج من أبطله وجعل الأمور كلها ضرورية ويبطلها . ويرى أن ههنا ممكناً ويوقفنا على وجه الشبهة التي قادت الذين أبطلوا الممكن إلى إبطاله وهذه صورة الشك :

زعم المتشكُّك أن جزئي التناقض هما بحسب ما قاله أرسطوطاليس يقتسمان الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل . وهذا هو أن يكون أحدهما صادقاً أبداً والآخر كاذباً أبداً . وإذا كانا بهذه الصفة وجب أن تكون الأمور بأسرها ضرورية الوجود وضرورية العدم . لأن الصدق أبداً يتبعه الوجود والكذب يتبعه العدم .

فأرسطوطاليس يحلّ هذا الشك بقسمة المتناقضات. ويرى أن ليس كلها تقتسم الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل ويقول: إن المتناقضات منها كلية ومنها مهملة ومنها شخصية. والمتناقضات الكلية التي هي موجبة كلية وسالبة جزئية، وسالبة كلية وموجبة جزئية تقتسم الصدق والكذب في جميع المواد وجميع الأزمنة على التفصيل والتحصيل.

أما في المادة الضرورية فالموجبة صادقة أبداً والسالبة كاذبة أبداً . وأعني بقولي أبداً في الأزمنة الثلاثة .

أما في المادة الممتنعة ، السالبة صادقة أبداً والموجبة كاذبة أبداً .

وأما في المادة الممكنة فالكلية كاذبة أبداً والجزئية صادقة أبداً . والمتناقضات المهملة تقتسم الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل في المادتين الضرورية والممتنعة على ما مضى . فأما في المادة الممكنة فجميعاً صادقتان لأن المهملتين متساويتان بجزئيتين . والجزئيات في المادة الممكنة صوادق

والمتناقضات المهملة تقتسم الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل في المادتين الضرورية والممتنعة على ما مضى . فأما في المادة الممكنة فجميعاً صادقتان لأن المهملتين متساويتان بجزئيتين . والجزئيات في المادة الممكنة صوادق والمتناقضات الشخصية . أما في المادة الضرورية والممتنعة ، في جميع الأزمنة ، فإنها تقتسم الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل . أما في الزمان الماضي فأنجز (۱) تحقق الصدق أحدهما على التحصيل . وفي الزمان الحاضر المشاهد يصح ذلك . فأما في الزمان المستقبل فلا يعلم أيهما صادق ولا أيهما كاذب . وذلك أن اقتسامهما للصدق والكذب واجب ضرورة . ولكنا نحن قبل وقوع الأمر الممكن لا نعلم أي المقدمتين صادقة وأيهما كاذبة . فإن استحمام سقراط في غد يجوز أن يكون ويجوز أن لا يكون ، وكذلك لا استحمام .

فالنقيض الدال عليه يجوز أن يصدق أي جزء كان ويجوز أن يكذب . فالمقدمات الشخصية في المادة الممكنة في الزمان المستقبل لا تقتسم المتناقضات الدالة عليها الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل ، لكن إذا صدق أحدهما كذب الآخر . وهذه هي القضية التي جرت أن تكون الأمور كلها ضرورية ، فليس الأمور إذن كلها ضرورية . لكن الأمور الشخصية جواهر كانت أم الكائنة في الزمان المتصل  $\binom{7}{1}$  هي ممكنة . وذلك أنه شائع  $\binom{7}{1}$  في الزمان المتصل  $\binom{7}{1}$  هي ممكنة . وذلك أنه شائع  $\binom{7}{1}$  في الزمان المتصل  $\binom{7}{1}$  أن لا يوجد .

\_ - - -

### [الكلام في ردّ القول في أن الأمور كلها ضرورية الوجود أو ضرورية العدم]

فلنأخذ الآن في إيراد حجج أصحاب الضروري كما فعل أرسطوطاليس

<sup>(</sup>١) فالخبر (ب ، ج) .

<sup>(</sup>۲) المستقبل (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) سائغ (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) المستقبل (ب ، ج) . (٥) سائغ (ب ، ج) .

فنقول: إن الذين ادّعوا أن الأمور كلها ضرورية ونفوا (١) الأمور الممكنة بيّنوا دعواهم بحجج كثيرة: الأولى منها صفتها هذه الصفة: قالوا الأمور تتبع القول بحسب ما يتصرّف عليه القول. والأقاويل تقتسم الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل. فأحد أجزائها صادق أبداً والآخر كاذب أبداً. والصادق يتبعه أن يكون الأمر موجوداً أبداً (7) يتبعه أن لا يكون الأمر موجوداً أبداً (7) والكاذب يتبعه أن يكون الأمور إما موجودة أبداً أو معدوماً أبداً فينتج من ذلك أن تكون الأمور إما موجودة أبداً أو معدومة أبداً ويبطل طبيعة الممكن.

وهذه الحجة الثانية صفتها هذه الصفة . قالوا : إذا كان سقراط الآن ماشياً فقد كان القول السالف فيه بأنه يمشي صادقاً لا محالة . وإذا كان صادقاً لا محالة فالأمر من الاضطرار وجوده وما من الاضطرار أن يوجد فيمتنع أن لا يوجد وما هو ممتنع أن لا يوجد فليس هو ممكناً أن لا يوجد . فالأمور إذن كونها ضروري لا ممكن . وهذه الحجة تدعى التي من قبل تقدمة المعرفة .

والحجة الثالثة هي للمفسّرين لا لأرسطوطاليس قالوا: إذا كان الله عالماً بالأمور وعلم الله لا يجوز أن يتغيّر ، فالأمور إذن وقوعها من الاضطرار . وإذا كان الأمر على هذا فالأمور بأسرها ضرورية .

ونحن نقول ليس من أجل أن الله جلّ اسمه عالم بالأمور يجب أن يكون هو السبب في كون هذه الأمور . وذلك أنه ليس السبب في إحراق النار علمي بها . لكن لمّا كانت هي بهذه الحال صرنا نحن ندركها . كذلك ليس السبب في وجود الأمور علم الباري بها ، لكن لمّا كان علمه حقيقياً لا يشعر به الخطأ تقدم ، فعلم الأمور قبل كونها وعلمه بها بحسب ما هي . ولأن منها ضرورياً ومنها ممتنعاً ومنها

<sup>(</sup>١) ونفوا (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) والكاذب. . أبداً (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) والكاذب. . . الأمر موجوداً (- ب ، ج) .

ممكناً فهو يعرف كل واحد منها بحسب طبيعته . فيعلم أن النار تحرق لا محالة ، والإنسان ممتنع أن يطير وأن زيداً يجوز أن يستحم في غد ويجوز أن لا يستحم . فهذا كان في فسخ هذه الحجة .

### ــ ٦ \_ [الكلام في إلزام الشناعة للحجتين]

وأرسطوطاليس يأخذ في إلزام الشناعة للحجتين اللتين أوردهما . وقبل ذلك يورد اعتراض معترض اعترض به على أصحاب الضروري فقال : قولكم إن ضربي النقيض يقتسمان الصدق<sup>(۱)</sup> الكذب على التفصيل والتحصيل كاذب . ذلك أنه لو لم يكونا جميعاً صادقين أو كاذبين . فأرسطوطاليس يبيّن هذا الرأي ويقول : يلزم من كونهما صادقين أو كاذبين شناعتان : الأولى منهما بطلان شرط النقيض ، والثانية أن يتأكد وجود الضروري . وذلك أنهما إذا كانا جميعاً صادقين لزم وجود الأمور أولاً وجودها من الاضطرار . وإن كانا جميعاً كاذبين لزم أن لا توجد الأمور ولا أن لا توجد من الاضطرار .

ومن بعد ذلك يورد الشناعة اللازمة لأصحاب الضروري في الحقيقة ويقول : إنه متى كانت الأمور كلها ضرورية لزم بطلان أشرف الأمور وهو العقل . وذلك أن العقل إنما خلقه الله عز وجل ليتصرف بحسب ما يرى . فإذا كانت الأمور ضرورية فكّر العقل أو لم يتفكّر ، فوقوع الأمر إذاً إن كان وقوعه من الاضطرار لا بد منه ولا معنى للرويّة وللفكر ولا للسنن ولا للنواميس ولا للأوامر ولا للنواهي . ويلزم من هذا أن يكون خالق العقل والروية قد خلق شيئاً باطلاً .

فهذه هي الشناعة التي يلزمها أرسطوطاليس . وهو يبيّن أن ههنا ممكناً ببيانين :

أحدهما من الرويّة ويقول : إذا كانت الرويّة موجودة فللإنسان أن يروى فيما

<sup>(</sup>١) الصدق (+ ب).

يريد أن يفعله ، وله أن يفعل ما يؤثّر وله أن لا يفعل ما يؤثّر ، وله أن لا يفعل ذلك . وإذا كان الأمر على هذا فيجوز وجود الأمر أو لا وجوده ، وما كان بهذه الصفة فهو ممكن .

والحجة الثانية من قِبَل الفعل والانفعال . وذلك أنّا نشاهد أشياء تفعل وليس فعلها دائماً بمنزلة مشى زيد . وأشياء تنفعل وليس انفعالها دائماً بمنزلة تخريق الثوب . فإنه يجوز أن ينخرق وأن لا ينخرق بأن يبلى . والأشياء التي توجد تارة ولا توجد تارة هي ممكنة .

وأرسطوطاليس من بعد تبيّنه أن ممكناً موجود يأخذ في أن يرى الشبهة التي دخلت على القائلين بأن الأمور كلها ضرورية ويقول: إن اعتقادهم بأن ضربي النقيض يقتسمان الصدق والكذب على التفصيل والتحصيل هو الذي جرهم إلى ذلك، وليس الأمر على هذا لكن على ما بيّنا أولاً أن المقدمات الشخصية في المادة الممكنة في الزمان المستقبل تقتسم الصدق والكذب على غير تفصيل وتحصيل.

# - ٧ - ... [الكلام في عدد المقدمات البيانية]

وأرسطوطاليس يأخذ من بعد هذا في أن يعرّفنا مبلغ عدد المقدّمات الغير المحصّلة ويجمع جميع المقدمات البيانية (۱۱) ، ويختم بها الكلام في هذا الفصل فيقول: إن المقدمة البيانية (۲) التي موضوعها غير محصل إما أن تكون شخصية بمنزلة قولنا الإنسان يمشي . وإما مهملة بمنزلة قولنا الإنسان يمشي . وإما كلية بمنزلة قولنا واحد لا إنسان بمشي . وإما جزئية بمنزلة قولنا واحد لا إنسان

<sup>(</sup>١) الثنائية (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) الثنائية (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) زيد يمشى. . . قولنا (- ب ، ج) .

يمشي . وبإزاء هذه الأربع موجبات أربع سوالب فيصير عددها ثمانية . وهذه إذا كرّرت في المواد الثلاث صارت أربعة وعشرين . وإذا كرّرت في الأزمنة الثلاث صارت اثنين وسبعين وإذا أضيف إليها المقدمات المحصّلة ومبلغها اثنتان وسبعون يصير الجملة مائة وأربع وأربعون مقدّمة في النوع .

# ٨ \_ الكلام في أنه لم يستعمل المحمول غير المحصل]

وقد بقي علينا أن يخبرنا السبب الذي من أجله لم يستعمل المحمول غير المحصّل في هذه المقدّمات فيقول : إنه لو استعمله في مقدمة شخصية ومهملة بمنزلة قولنا الإنسان لا يمشي ، زيد لا يمشي الكانت صورة هذه الصورة سوالب فكانت الموجبات تشبه السوالب ، وهذا من أضلّ ما يكون .

وكذلك لو استعملنا في الكليات بمنزلة قولنا كل إنسان لا يمشي لكانت تشبه هذه المقدّمة ولا واحد من الناس يمشي . فلهذا السبب لم يستعمل مقدمة بيانية (١) محمولها غير محصّل . وههنا فلينقطع الكلام في الفصل الثاني . فلنأخذ الآن الكلام في الفصل الثالث .

<sup>(</sup>١) ثنائية (ب ، ج) .

### الفصل الثالث

### [الكلام في أنواع المقدمات]

وقبل أن يشرع في الكلام فيه ، فلنورد ما من شأن المفسّرين أن يوردوه قبله من المباحث وهي أربعة : الأول لم يجعل هذا الفصل ثالثاً . والثاني كم عدد مبلغ المقدمات الثلاثية (١٠) . والثالث النظر في الجزء الثالث الذي به صارت الثلاثية ثلاثية . والرابع أعطى القانون أي شيء ممّا في الموجبة الثلاثية إذا أضيف حرف السلب حدث من الموجبة سالبة يناقضها ، فيقول : إن السبب في تصييره هذا الفصل ثالثاً هو أن المقدمة الثناثية أبسط من الثلاثية ، والبسيط يتقدم على المركب . وذلك أن الثلاثية هي ثنائية وزيادة حرف ثالث . وأيضاً إن الثنائية هي بالقوة ثلاثية ، وما بالقوة يتقدم على ما بالفعل في الزمان .

فأما عدد المقدمات فماءتان وثمانية وثمانون مقدمة في النوع . وبيان ذلك على هذه الصفة :

المقدمة الثلاثية إما أن يكون الموضوع لها شخصاً أو كلياً<sup>(٢)</sup> . وهذا إما مع سور أو لا . والذي هو<sup>(٣)</sup> مع سور إما أن يكون معه سور كلّي أو سور جزئي .

<sup>(</sup>١) الثلاثية (- ج) .

<sup>(</sup>٢) طبيعة (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) هو (- ب ، ج) .

فيتحصّل من قبل ذلك أربع مقدمات موجبات ، وبإزاء كل موجبة سالبة فيصير ثمانية . وهذه إما أن تكون في المادة الضرورية أو الممكنة أو الممتنعة فيصير ثمان وأربعين مقدمة . وهذه في الأزمنة الثلاثة يكون ماية وأربع وأربعين مقدمة : وهذه إما أن يكون المحمول فيها محصّلاً أو غير محصّل فيصير مايتين وثمان وثمانين . وكون المحمول غير محصّل به فارقت الثنائية للثلاثية لأن الثنائية لم يستطع فيها أن يأتي بموجبة محمولها غير محصّل لئلا تشبه السالبة . وقد شرحنا ذلك فيما تقدم .

فأما الحرف الثالث فهو لفظة بسيطة دالة على الوجود من شأنها أن تقرن إلى أحد حدّي المقدمة ، يربط المحمول فيها بالموضوع ويحمل بالعرض وهي ثالث بالطبع . فقولنا فيها على الوجود للفرق بينها وبين السور الذي لا يقرن إلا إلى الموضوع . وقولنا فيها إنها تحمل بالعرض للفرق بينها وبين المحمولات التي تحمل بالذات . فإن الحرف الثالث إنما يحمل بسبب إضافته إلى المحمول . وقوله فيه إنه ثالث بالطبع من قِبَل إنه في المرتبة قد يجوز أن يكون أولاً وثانياً .

فأما حرف السلب في هذه المقدمات ، أما المهملة والشخصية فحرف السلب فيهما يضاف إلى الثالث . وأما في ذوات الأسوار فإلى السور من قِبَل أن الثالث والسور هما صورتا المقدمة .

### \_ / \_

### [الكلام في الخلاف بين الثنائية والثلاثية]

وإذ قد استوفينا الكلام في الأشياء التي جرت عادة المفسّرين بتقديمها قبل هذا الفصل ، فلنأخذ الآن في كلام أرسطوطاليس . وأول ما بدأ في هذا الفصل علمنا عن الخلاف بين الثنائية والثلاثية ، وثانية عن الوفاق بينهما .

أما الخلاف فزعم أنه يجري على هذا السبيل: المقدمات الثنائية فيها مناقضة واحدة وهي التي محمولها محصّل. فأما الثلاثية ففيها<sup>(۲)</sup> متناقضان

<sup>(</sup>١) ويحمل بالعرض . . . وبين (ـ ب) . (٢) مناقضة . . . ففيها (+ ب ، ج) .

إحديهما محمولها محصّل والأخرى محمولها غير محصّل . والأولى من هاتين المتناقضتين تسمّى بسيطة والأخرى معدولة ، من قِبَل عدول محمولها من التحصيل إلى غير التحصيل . والمثال على المناقضة الأولى قولنا : الإنسان يوجد ماشياً . والمثال على المناقضة الثانية قولنا : الإنسان يوجد لا ماشياً - الإنسان ليس يوجد ماشياً (١) .

ومن بعد تحصيل أرسطوطاليس هاتين المتناقضتين أخذ في المناسبة بينهما ويرينا أي أجزائها يصدق بعضها مع بعض فهو يقول: إن السالبة المعدولة يصدق مع الموجبة البسيطة ويفضل عليها بواحد. والموجبة المعدولة تصدق مع السالبة البسيطة وينقص عنها بواحد. ويناسب بينها هذه النسبة بتوسط المقدمتين. لأن الأشياء لا تناسب بينها وبنفوسها لكن بمتوسط. والمقدمتين هي قولنا الإنسان يوجد جائراً. فنحن نرتب هذه المقدمات في لوحين يوجد جائراً. فنحن نرتب هذه المقدمات في لوحين ونبين بعد ذلك صحة الترتيب. وصورة اللوحين هكذا:

الإنسان ليس يوجد عادلاً هذه سالبة بسيطة تصدق في أربعة وهي لا عادل والقائل والمتوسط وغير القائل وتكذب في الجائر والقائل في العادل وغير القائل.

الإنسان يوجد عادلاً هذه الموجبة البسيطة تصدق في واحد وهو العادل وتكذب في أربعة وهمي لا عادل والقائل والمتوسط وغير القائل

الإنسان يوجد جائراً منها موجبة عدمية تصدق في واحد وتكذب في أربعة . تصدق في عادل وتكذب في العادل وفي غير القائل والقائل والمتوسط .

ليس يوجد الإنسان جائراً هذه سالبة عدمية تصدق في أربعة وتكذب في واحد . تصدق في العادل وهو غير القائل والمتوسط وتكذب في الجائر .

<sup>(</sup>١) والمثال على المناقضة. . . ماشياً (- ب ، ج) .

ليس يوجد الإنسان لا عادلاً هذه سالبة معدولة تصدق في اثنين وتكذب في ثلاثة . تصدق في العادل وفي غير القائل وتكذب في العادل وفي المتوسط والقائل .

يوجد الإنسان لا عادلاً هذه موجبة معدولة وتصدق في ثلاث وتكذب في اثنتيسن . تصدق في لا عادل في المتوسط والقائل وتكذب في العادل وفي غير القائل .

فأما المفسّرون فإنهم يزعمون أن هذا الباب لولا أن ثاوفرسطس (\*) وأوديمس (\*\*) سمعاه من أرسطوطاليس لبقي إلى الآن غير مفهوم . ويقرّرون في فهمه أصولاً ثلاثة :

الأول منها أن جزئي النقيض يقتسمان الصدق والكذب دائماً .

والثاني أن كل أمر ليس يخلو إذا عرضت عليه أي صورة كانت من أن يكون إما غير قابل أو قابلاً . والقابل إما أن يكون فيه تهيؤ لأن قبل أو قد قبل ، والذي قد قبل . إما أن يكون قبل الصورة حسب دائماً أو ضدها دائماً ، والأمرين جميعاً في أزمنة مختلفة . فيتحصّل عدد الأمور خمسة وهي :

غير القابل والمهيء لئلا يقبل ، والذي قد قبل أحد الضدين دائماً والقابل لهما جميعاً في أزمنة مختلفة (١٠) . فإذا كانت الأمور تنحصر في هذا العدد وكانت السالبة المعدولة تصدق في اثنين منها ، والموجبة البسيطة تصدق في واحد ،

 <sup>(\*)</sup> ثيوفراسطوس (القرن الثالث قبل الميلاد) حمل راية المذهب الأرسطوي بعد أستاذه وسعى
 إلى نشره . وقبل إنه أول من ألحق التلفيق بأرسطو ، وقد أضاف القضايا الشرطية .

<sup>( \* \* )</sup> أوديموس الروديسي (القرن الثالث قبل الميلاد) زميل ثيوفراسطوس وتلميذ أرسطو ، قام بما قام به زميله وخلفه في رئاسة اللوقيون وحركة المشائية اليونانية .

<sup>(</sup>١) فيتحصّل. . . مختلفة (- ب ، ج) .

فمعلوم أن السالبة المعدولة تتبع الموجبة<sup>(١)</sup> البسيطة وتفضل عليها بواحد . وكذلك الموجبة المعدولة تتبع السالبة البسيطة وتنقص عنها بواحد<sup>(٢)</sup> .

والأصل الثالث هو أن أحد جزئي النقيض إذا صدق في واحد من هذه الأمور فنقيضه يكذب فيه ويصدق في البواقي .

ومن بعد فراغ أرسطوطاليس من المناسبة بين النقيضين المعدول والبسيط المهملين يأخذ في أن يناسب بين النقائض الكلية . ولما كانت النقائض على ضربين أحدهما في موجبة كلية وسالبة جزئية ، والآخر في سالبة كلية وموجبة جزئية ، وكان الأول منها فيه تتم المناسبة التي في المهملات حسب ذكره لها عن الآخر . وينبغي أن يعلم أن السالبة المعدولة الجزئية تصدق على مع الموجبة الكلية البسيطة وتفضّل عليها بواحد . والموجبة الكلية المعدولة تصدق مع السالبة الجزئية البسيطة وتنقص عنها بواحد " وهذه الملازمة هي الملازمة التي كانت في المهملات . فأما النقيض الآخر فأجمع المفسرون بأسرهم أن صورة تناسبه ضد هذه الصورة .

وأرسطوطاليس من بعد فراغه من المناسبة بين المقدّمات المتناقضات البسيطة والمعدولة عرضاً ، أخذ أن يناسب بينها قطراً . فهو يقول إن المهملات تصدق بعضها مع بعض في المادة الممكنة إذ كانت قوتها قوة الجزئيات . والجزئيات في المادة الممكنة صادقة أبداً . فأما في الكلّيات فطرفا قطر حسب منها صادقان وهما الجزئيان ، وطرفا القطر الآخر كاذبان وهما الكلّيان .

ومن بعد ذلك يأخذ في تعليمنا عن المتناقضات التي الموضوع فيها غير محصّل . ويزعم أن عددها ومناسباتها تجري بحسب ما جرى الأمر عليه في التي

<sup>(</sup>١) السالبة (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) وكذلك . . . بواحد (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) والموجبة... بواحد (- ب ، ج) .

موضوعها محصّل . وهذه التي موضوعها غير محصّل هي بمنزلة قولنا إنسان يوجد عادلاً \_ لا إنسان ليس يوجد عادلاً \_ لا إنسان ليس يوجد لا عادلاً \_ لا إنسان ليس يوجد لا عادلاً \_ ويزعم أن هذه هي عدد المتناقضات الثلاثة لا زائدة ولا ناقصة . وذلك أن المقدّمة الثلاثية الموجبة ليس تخلو من أن تكون في موضوعها ومحمولها محصّلين أو غير محصّلين أو أحدهما محصّل والآخر غير محصّل . فيحصل عدد الموجبات أربعة بإزاء كل موجبة سالبة (1) فيصير عدد المناقضات أربعة لا زائدة ولا ناقصة .

## 

وأرسطوطاليس من بعد فراغه في إيراد الخلاف بين الثلاثية والثنائية يأخذ في إيراد الاشتراكات بينهما . وهو يزعم أن بينهما ثلاثة اشتراكات :

الأولى: منها أن الجزء الذي من شأنه أن يرتّب معه حرف السلب في الثنائية معه بعينه يرتّب في الثلاثية . وهذا إما في الشخصيات والمهملات فمع الكلمة التي هي ثالثة في الثلاثية محمولة في الثنائيات . وأما في ذوات الأسوار فمع السور .

والاشتراك الثاني : هو أنه إذا كانت في المقدّمات الثنائية والثلاثية آلات كثيرة وأوردنا أن نعمل من الموجبة سالبة ، فينبغي أن نقرأ تلك اللآلات على ما هي عليه ونضيف حرف السلب إلى الجزء الذي ينبغي أن يضاف إليه .

والاشتراك الثالث: هو أن الثنائية تنبسط إلى الثلاثية ، والثلاثية تنقبض إلى الثنائية . فهذا مبلغ ما يورده أرسطوطاليس من الاشتراكات .

<sup>(</sup>١) فيحصل. . . سالبة (- ب ، ج) .

### [الكلام في تقابل الثلاثية وفي أنه يشبه تقابل الثنائية]

ومن بعد هذا يأخذ في أن يعلّمنا عن تقابل الثلاثية وتقابلها يشبه تقابل الثنائية . وذلك أن الكلّيتين ، الموجبة والسالبة ، بمنزلة قولنا كل إنسان يوجد كاتباً يتقابلان تقابل الأضداد من قبل أنهما يجتمعان على الكذب في المادة الممكنة . فأما الجزئيات فتتقابلان التي تحت الأضداد والأضداد الصغار ، من قبل أنهما يجتمعان على الصدق في المادة الممكنة ، فأما الكلّية والجزئية بمنزلة قولنا كل إنسان يوجد كاتباً ـ ليس كل إنسان يوجد كاتباً ـ واحد من الناس يوجد كاتباً . ولا واحد من الناس يوجد كاتباً ، فيتقابلان تقابل المقدمات الثلاثية .

وأرسطوطاليس من بعد هذا يأخذ في تعليمنا عن المقدمات التي يصدق بعضها مع بعض ولا تتفاضل . ويقول إن الموجبة الكلية البسيطة بمنزلة قولنا : كل إنسان حيوان تصدق معها السالبة القائلة : ولا واحد من الناس يوجد لا حيوان والمقدمة القائلة : واحد من الناس حيوان تصدق مع المقدّمة القائلة : ليس كل إنسان لا حيوان . والمقدمة القائلة (() : سقراط يوجد حيوان ، تصدق معها المقدمة القائلة : سقراط ليس يوجد لا حيوان . والأجمل بنا أن نعدل عن طريقة الاستقراء ونعيد القانون الأبرقليسي (ه) وهو أن كل مقدّمتين متفقتين في الكمية والموضوع مختلفتين في الكيفية والمحمول ، قوتها متساوية . فأما يحيى بن عدي ((ه) فإنه زعم أنه ينبغي أن يزاد في هذا القانون بعد أن يكون الموضوع واحداً . وليس لهذه الزيادة معنى .

<sup>(</sup>١) واحد من الناس. . . والمقدمة القائلة (+ ب ، ج) .

<sup>(\*)</sup> نسبة إلى أبروقلس (٤٢٠ ـ ٤٨٥ م) أحد أشهر ممثّلي الأفلاطونية المحدثة . شرح لأفلاطون وأقليدس وضاع جزء من كتبه .

<sup>( (</sup> على بن عدي بن حميد بن زكريا ( ٢٨٣ ـ ٣٦٤ هـ) ، حكيم ومنطقي ، عارف بالسريانية والعربية . ولد بتكريت وانتقل إلى بغداد . له مؤلفات ونقول فلسفية في المنطق والإلهيات .

ومن بعد ذلك يأخذ أرسطوطاليس في أن يبيّن أن الأسماء والكلم غير المحصّلة بمنزلة قولنا لا إنسان ولا أصحّ ليست سوالب<sup>(١)</sup> لكنها ألفاظ دالة حسب . والدليل على ذلك أنها فاقدة الخاصة الموجبة والسالبة ، وهي الصدق والكذب والبيان ، على أنها ليست صادقة ولا كاذبة يجري على هذه الصفة : الأسماء والكلم المحصّلة أشرف من الأسماء والكلم غير المحصّلة . وإذا كانت تلك لا تصدق ولا تكذب فأولى بهذه ألا تصدق أيضاً ولا تكذب .

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في أن يبين أن أجزاء الموجبة إذا فُصلت وأزيلت عن موضوعها بعد أن يبقى الموضوع فيها موضوعاً والمحمول محمولاً والثالث ثالثاً ، فإن دلالتها تبقى واحدة . وبيان ذلك أنها إن لم تبق واحدة فإنه يلزم أن تكون للموجبة الواحدة سالبتان تناقضانها ، وهذا مناف لصناعة المنطق . فأما كيف ذلك فعلى هذه الجهة : للموجبة الأولى ، التي هي الإنسان لا يوجد عدلاً ، فإذا أزيلت حدود عدلاً ، سالبة تناقضها وهي أن الإنسان ليس يوجد عدلاً . فإذا أزيلت حدود الموجبة عن مواضعها حتى يقال يوجد عدلاً الإنسان\(^{7}) فإن السالبة المناقضة لهذه ينبغي أن تكون غير السالبة الأولى . إلا أنها تناقض الموجبة الأولى . فيحصل للموجبة الواحدة سالبتان تناقضانها وهذه محال .

# 4 - [الكلام في متى تكون الموجبة واحدة والسالبة واحدة]

وهو من بعد ذلك يأخذ في أن يبيّن متى تكون الموجبة واحدة وتكون السالبة واحدة ، وهو يقول : إن الموجبة تكون واحدة وكذلك السالبة إذا كان محمولها واحداً بالطبيعة وموضوعها كذلك . والحاجة إلى تحقيق معنى التوحيد في الموجبة (أو)(٣) السالبة لأنه نافع في الصنائع الجدلية . وذلك أن بيّنة أمرها على السؤال

<sup>(</sup>١) سوالب (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) فإذا أزيلت. . . الإنسان (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>۴) أو (+ ب) .

والجواب . والسؤال متضمن بجزئي التناقض إما بالقوة بمنزلة قولنا أترى النفس مائتة ، وإما بالفعل بمنزلة قولنا أترى النفس مائتة أم غير مائتة . فإنه يتضمن بذلك اسم مشترك . ثم على المجيب إن لم يفصله قبل الجواب الوقوع في أشياء تناقض رأيه .

والفرق بين السؤال البرهاني والجدلي أن السؤال الجدلي يتضمن جزئي التناقض وللمجيب أن يجيب بأيّهما شاء . فأما البرهاني فهو سؤال عن الماهيّة ، والجواب ينبغي أن يقع بها لا بغيرها .

#### \_ ^ \_

### [الكلام في المحمولات الكثيرة ومتى يسوغ جمعها ومتى لا يسوغ ، وفي المجموعة متى يسوغ تفريدها ومتى لا يسوغ]

وأرسطوطاليس يتبع ذلك بالنظر في معنى جليل وهو النظر في المحمولات الكثيرة ، ومتى يسوغ جمعها ويصيرها كالشيء الواحد ، ومتى لا يسوغ ذلك في المحمولات . والمجموعة متى يسوغ تفريدها ومتى لا يسوغ .

وأولاً يلزم القول بأن جميع المحمولات الفرادى يسوغ جمعها وتصيّرها ، كالشيء الواحد<sup>(۱)</sup> ، شناعات ثلاث :

الأولى: منهن الكذب وذلك بمنزلة حملنا على بعض الناس أنه طبيب إلا أنه في طبّه متخلف. وحملنا عليه بأنه يصير ، ويعني بذلك أنه يصير نفسه (٢٠). فإن جمعنا هذين المحمولين كنّا كاذبين. فإن القول بأنه طبيب يصير كذباً.

والشناعة الثانية : المرور بما لا نهاية له (٣) وذلك أنا إذا حملنا على زيد أنه

<sup>(</sup>١) ومتى لا يسوغ. . . الواحد (- ب) .

<sup>(</sup>٢) بعينه (ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) له (+ ب ، ج) .

حيوان أنه أبيض وجمعنا ذلك كالحملية ، وحملنا عليه على طريق الانفراد أنه ابيض ، وجمعنا ذلك وفعلنا مثل هذا دائماً لزمنا المرور بما لا نهاية له .

والشناعة الثالثة: التكرار والهذيان بمنزلة ما يحمل على زيد الإنسان أنه حيوان . فإن جمّعنا ذلك يلزمنا التكرار ، فإن بقولنا فيه إنه إنسان قد قلنا فيه إنه حيوان .

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في النظر في المحمولات المفردة التي لا يسوغ جمعها والمحمولات المفردة التي يسوغ جمعها . أما المحمولات المفردة التي لا يسوغ جمعها فهي جميع المحمولات العرضية . لأن المحمولات العرضية لا يتم من اجتماعها طبيعة واحدة لأن ذواتها متباينة . فإن طبيعة الشيء غير طبيعة البياض . فأما المحمولات الجوهرية فيجتمع من الكثير منها محمول واحد بمنزلة قولنا : حيوان ناطق مائت . إلا أنك ينبغي أن تراعي تقديم المحصور فيها ، من حيث هو ذات على الحاصر بمنزلة تقديم الحيوان على الإنسان .

فأما المحمولات المجموعة التي يسوغ تفردها (١) فهي المحمولات التي ليست مؤلفة من التناقض ، الذي هو إما بالقوة وإما بالفعل ولا يتعلق بعضه ببعض . أما الذي هو مبني من التناقض بالفعل فبمنزلة قولنا الخادم رجل ولا رجل . والقاضي سلطان ولا سلطان . فإن أمثال هذه المحمولات إذا أفردت كذبت . وأما الذي مبني من التناقض بالقوة فبمنزلة قولنا في الميت إنه إنسان ميت . فإنه حد الإنسان أنه حي ، فمتى أسقطنا من المحمول لفظة الميت كذب القول وأدى ذلك إلى أن نصف الميت بأنه حي . والذي بعضها معلّق ببعض بمنزلة قولنا أوميرس يوجد شاعراً . فإن حمل الوجود عليه مفرداً كذب .

فأما المحمولات المجموعة التي ليست مبنية من التناقض لا بالقوة ولا بالفعل ولا بعضها معلّق ببعض ، فسائغ تفريد المجموع منها بمنزلة قولنا حيوان ناطق مائت . فإنه لك أن تفرد كل جزء من هذه وتحمله مفرداً . وههنا ينقطع الكلام في الفصل الثالث .

<sup>(</sup>١) تفريدها (ج) .

### الفصل الرابع

### [في المقدّمات ذوات الجهة]

ومن بعد هذا يأخذ في الكلام في الفصل الرابع وهو المقدمات ذوات الجهة . وقد جرت عادة المفسرين قبل هذا الفصل أن ينظروا في أربعة أشياء : الأول منها كم يبلغ عدد المقدمات ذوات الجهة في النوع . والثاني النظر في الجهة . والثالث النظر في حرف السلب وإلى أي جزء من أجزاء الموجبة ينبغي أن تقع أصنافه . والرابع النظر في ترتيب هذا الفصل والسبب الذي من أجله جعله رابعاً .

### ۔ ۱ ۔ [الكلام في مبلغ عدد المقدّمات]

فيقول إن مبلغ عدد المقدمات ذوات الجهة ألفان وخمسماية واثنتان وتسعون مقدمة في النوع . وبيان ذلك يتضح على هذا الوجه : المقدمة ذوات الجهة ليس تخلو من أن تكون ثنائية أو ثلاثية . والثنائية ليس تخلو أن يكون موضوعها إما شخص أو طبيعة كلّية . وهذه إما ذات سور أو عادمة للسور . وذوات الأسوار إما أن يكون معها سور كلّي أو سور جزئي ، فيتحصّل من ذلك أربع مقدمات . وهذه إما أن يكون المحمول والموضوع فيها محصّلين أو غير محصّلين ، أو(١) أحدهما

<sup>(</sup>١) أو (+ ب ، ج) .

محصّل (۱) والآخر غير محصّل . وهذه تنقسم إلى قسمين فيتحصّل من ذلك ست عشرة مقدمة . وهذه في المحمولات الثلاثة تصير ثمانية وأربعين مقدمة ، وفي الأزمنة الثلاثة تصير ماية وأربعة وأربعين مقدمة . وفي الجهات الثلاث تصير أربعماية واثنين وثلاثين مقدمة . وبإزاء كل موجبة سالبة فتصير ثمانماية وأربعة وستين مقدمة .

فأما الثلاثية فليس يخلو موضوعها إما أن يكون شخصاً أو طبيعة كلية ، وهذه إما ذات سور أو عادمة للسور . فذات السور إما أن يكون السور فيها كلياً أو جزئياً ، فيتحصّل من ذلك أربع مقدمات . وهذه إما أن يكون المحمول والثالث فيها غير محصّلة أو إثنين إثنين منها محصّلين وواحد غير محصّل أو واحد منها محصّل واثنين غير محصّلين . فيحصل من ذلك إثنتين وثلاثين مقدمة . وهذه في المحمولات الثلاثة تصير تسعة وستين مقدمة . وفي الأزمنة الثلاثة تصير مقدمة . وبإزاء كل موجبة سالبة فيصير ألف وثمانماية وعشرين مقدمة ، فإذا أضيف إليها الثنائيات ذوات الجهة وهي ثمانماية وأربع وستون مقدمة صار الجميع ألفي وخمسماية وأثنين وسبعين مقدمة . وإذا أضيف إلى هذه المقدّمات الثنائية ومبلغها ماية وأربع وثمانون صار الجميع ومبلغها ماية وأربع وعشرين مقدمة في النوع . فهذا هو المطلوب الأول .

### ــ ٢ \_\_ [الكلام في المطلوب في الجهة]

فأما المطلوب الثاني : وهو النظر في الجهة فينقسم إلى خمس مطالب : الأول منها ما الجهة . والثاني كم عدد الجهات ، والثالث لِمَ صارت بهذا العدد . والرابع ما الفرق بين الجهة والمادة . والخامس ما الفرق بين الجهة والسور .

<sup>(</sup>١) محصّل (+ ب ، ج) .

فيقول إن الجهة لفظة بسيطة من شأنها أن تقرن بأحد حدود المقدمة تنبىء وتخبر عن حال المحمول عند الموضوع هل<sup>(١)</sup> هو ضروري له أو ممتنع أو ممكن .

فأما عدد الجهات فثلاثة: ضروري ، ممكن ، ممتنع . فأما السبب في كونها بهذا العدد فهو لأن المحمول عند الموضوعات مناسبات ثلاثة وهي أنه إما أن يكون دائم الوجود أو دائم امتناع الوجود أو تارة يوجد أو تارة لا يوجد له فالجهة اللائقة بالأولى هي ضروري والثاني ممتنع والثالث ممكن .

### ــ ٣ ــ [الكلام في الفرق بين الجهة والمادة]

فأما الفرق بين الجهة والمادة فهو أن المادة بالقوة والجهة بالفعل . وأيضاً فإن المادة صادقة أبداً والجهة سائغ أن تكون كاذبة .

### ـــ ٤ ـــ [الكلام في الفرق بين الجهة والسور]

فأما الفرق بين الجهة والسور هو أن الجهة لفظة تنبىء عن حال المحمول عند الموضوع . والسور لفظة تقرن بالموضوع تنبىء وتخبر بوجود المحمول له (هل)(٢) هو لكله أو لبعضه .

### ے ° \_ [الكلام في حرف السلب]

فأما المطلوب الثالث : وهو النظر في حرف السلب ، وإلى أي شيء مما في لموجبة ذات الجهة ينبغي أن يضاف ، فيقول : إن إضافته ينبغي أن تكون إلى

الجهة في جميع المقدمات ذوات الجهة ، الشخصية منها والمهملة وذوات الأسوار . وسيبيّن ذلك الفيلسوف عند ابتداء الكلام في هذا الفصل .

### ۔ ٦ ۔ [الكلام في السبب في تأخير هذا الفصل]

فأما المطلوب الرابع: وهو أعطى السبب في تأخير هذا الفصل وتقديم الثنائي والثلاثي. وهو لأن المقدمات ذوات الجهة إما<sup>(١)</sup> ثنائية وإما ثلاثية فضرورة، فأدّت إلى استيفاء الكلام فيهما ثم إضافة حرف السلب إليهما. فقد استوفينا الكلام<sup>(٢)</sup> في المطالب التي جرت عادة المفسرين بالنظر فيها قبل هذا الفصل الرابع.

فلنأخذ الآن في كلام أرسطوطاليس فنقول: إن أول ما بدأ أرسطوطاليس يعلمناه في هذا الفصل هو أن حرف السلب إلى أي شيء مما في الموجبة ذات الجهة ينبغي أن يضاف. وأولاً يثير شكاً يوجب فيه أن حرف السلب يجب أن يضاف إلى ") المحمول أو إلى الثالث. وقول المتشكّك يجري على هذه الصفة. وقد علمنا أن المقدمات الثنائية حرف السلب فيها يضاف إلى المحمول ، والثلاثية إلى الثالث. فإذن حرف السلب ينبغي أن يضاف دائماً إلى المحمول وإلى الثالث (أ). وأرسطوطاليس يحل هذا الشك على هذه الصفة: إن أضيف حرف السلب إلى المحمول أو إلى الثالث (أ)، وجب أن يصدق النقيضان جميعاً بمنزلة قولنا زيد ممكن أن يمشي ـ زيد ممكن أن يوجد ماشياً ـ وإذا كان الأمر على هذا لم يجب أن يضاف حرف السلب لا إلى المحمول ولا إلى الثالث. ونحن ندّعي أنه لا يجب أن يضاف ولا

<sup>(</sup>١) إما (+ ب ، ج) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الكلام (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) إلى (+ ب).

<sup>(</sup>٤) فإذن حرف. . . الثالث (- ب) .

<sup>(\*)</sup> وأرسطوطاليس. . . إلى الثالث (+ ب ، ج) .

إلى السور أيضاً من قبل أن السالبة تكون سالبة ممكنة لا سالبة الممكن . فقد بقي أن يضاف حرف السلب في المقدمات ذوات الجهة إلى الجهة حسب . فهذا البيان الأول على إضافة حرف السلب إلى الجهة .

والبيان الثاني يجري على طريق المناسبة وصورته هذه الصورة: صورة الجهة في المقدمات ذوات الجهة هي صورة الحرف الثالث في الثلاثية لأن بهما تصير المقدمة ثلاثية وذوات جهة. وكما أن حرف السلب في الثلاثية يجب أن يضاف إلى الثالث كذلك يجب أن يضاف (١) في ذوات الجهة إلى الجهة فيصير سلب قولنا ضروري، ليس ضروري ممكن، ليس ممكن ممتنع ليس ممتنع (١).

ومن بعد ذلك يأخذ أرسطوطاليس في المناسبة بين المقدّمات ذوات الجهة وهو يضعها ألواحاً أربعة (٢) فيرتّب في كل لوح المقدمات التي يصدق بعضها مع بعض . فينبغي أن يعلم أن ترتيبها على ثلاثة أضرب : الأول منها فاسد وهو ما كان عليه القدماء . والثاني يصلح (٤) . والثالث ترتيبها فيه على ما يجب . وصورة الترتيب الأول تجري على هذا .

| ليس ممكن أن<br>لا يوجد | ليس ممكن أن<br>يوجد | ممكن أن لا يوجد         | ممكن أن يوجد         |
|------------------------|---------------------|-------------------------|----------------------|
| ليس محتمل أن           | ليس محتمل أن        | محتمل أن لا             | محتمل أن يوجد        |
| لا يوجد                | يوجد                | يوجد                    |                      |
| ممتنع أن لا يوجد       | ممتنع أن يوجد       | ليس ممتنع أن لا<br>يوجد | ليس ممتنع أن<br>يوجد |
| من الاضطرار أن         | من الاضطرار أن      | ليسمن الاضطرار          | ليس من الاضطرار      |
| لا يوجد                | يوجد                | أن لا يوجد              | أن يوجد              |

<sup>(</sup>١) إلى الثالث. . . يضاف (+ ج) . (٢) ليس ممتنع (+ ب ، ج) .

(٣) أربعة (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) مصلح (١) .

واللوح الثاني فيه موجبة الممكن المعدولة ، وبعدها فيه موجبة المحتمل المعدولة . والثالثة سالبة الممتنع المعدولة .

واللوح الثالث فيه سالبة الممكن البسيط وبعدها سالبة المحتمل البسيطة (١) ، والثالثة الموجبة الممتنع البسيطة والرابعة موجبة الضروري المعدولة .

واللوح الرابع فيه سالبة الممكن المعدولة وبعدها سالبة المحتمل المعدولة والثالثة موجبة الممتنع المعدولة والرابعة موجبة الضروري البسيطة.

والفرق بين الممكن والمحتمل هو أن الممكن ما لم يوجد بعد ويمكن فيه أن يوجد ، والمحتمل هو ما قد وجد ويمكن أن لا<sup>(۲)</sup> يوجد . وينبغي أن يعلم أن الممكن ههنا يريد به الممكن العام لا<sup>(۳)</sup> الخاص . والممكن العام يجري مجرى القوة ، ينقسم إلى القوة الدائمة والتي يمكن أن توجد ويمكن أن لا توجد . وأرسطوطاليس يأخذ في تصفّح هذا وتصحيح ترتيب المتناقضات الضرورية ويقول : أما المتناقضات الممتنعة فأمرها قد جرى على الصواب في الترتيب ، لأن كل موجبة منها بإزاء سالبتها وفي اللزوم . وذلك أن ما كان ممتنعاً أن يوجد فليس ممكناً أن لا يوجد . وإذا كانت موجبتا الممتنع تصدق مع سالبتي الممكن ، فسالبتاهما تصدق مع موجبتاهما .

فأما الضروري فلا الترتيب فيه جرى على الصواب ولا اللزوم . وذلك أن الموجبة المعدولة بإزائها السالبة البسيطة ، وقد كان يجب أن يكون بإزائها السالبة المعدولة . والموجبة البسيطة ينبغي أن يكون بإزائها السالبة البسيطة .

فأما في اللزوم فإن الأمر جرى على غير الصواب، وذلك أن السالبة الضروري البسيطة لا تصلح أن تصدق مع موجبة الممكن البسيطة . من قبل أن

<sup>(</sup>١) وبعدها. . . البسيطة (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) لا (+ ب، ج) .

<sup>(</sup>۴) لا (+ ب ، ج) .

موجبة الممكن البسيطة القائلة: ممكن أن يوجد ، تصدق مع موجبة الضروري البسيطة القائلة: من الاضطرار أن يوجد . فإن كان يصدق مع يمكن أن يوجد ليس من الاضطرار أن يوجد . وممكن أن يوجد ـ ويصدق مع من الاضطرار أن يوجد ليس من الاضطرار أن يوجد . وهذا محال . فليس تصدق السالبة الضرورية البسيطة مع موجبة الممكن البسيطة . فقد بقي أن تصدق معها إما موجبة الضروري المعدولة وهي قولنا: من الاضطرار أن لا يوجد . إلا أن هذه تصدق مع سالبة الممكن البسيطة هو فيلزم أن تصدق السالبة مع موجبتها ، أعني سالبة الممكن مع موجبتها وهذا محال . ولا موجبة الضروري البسيطة تصدق معها على الدوام . من قبل أن الضروري إنما يصدق عليه ما هو دائم الوجود . فأما الممكن فيصدق أيضاً على ما هو موجود تارة وغير موجود تارة . فقد بقي أن يصدق معها سالبة على ما هو موجود تارة وغير موجود تارة . فقد بقي أن يصدق معها سالبة المقدمة وجعلت في اللوح الأول ، ونقلت المقدمة التي في اللوح الأول وجعلت في اللوح الأاني ، ويصلح ترتيب المقدّمات وحصلت كل سالبة بإزاء موجبتها واستقام التلازم (۱۱) ، وههنا أن يصور ألواح تصوير ثانية وهو التصوير المستقيم .

| ليس ممكن أن<br>لا يوجد | ليس ممكناً أن<br>يوجد | ممكن أن لا يوجد           | ممكن أن يوجد           |
|------------------------|-----------------------|---------------------------|------------------------|
| ليس محتملًا أن         | ليس محتملاً أن        | محتمل أن لا               | محتمل أن يوجد          |
| لا يوجد                | يوجد                  | يوجد                      |                        |
| ممتنع أن لا يوجد       | ممتنع أن يوجد         | ليس ممتنعاً أن لا<br>يوجد | ليس ممتنعاً أن<br>يوجد |
| من الاضطرار أن         | من الاضطرار أن        | ليس من الاضطرار           | ليس من الاضطرار        |
| يوجد                   | لا يوجد               | أن يوجد                   | أن لا يوجد             |

<sup>(</sup>١) الثلاثي (أ) التلازم (ب ، ج) .

ومن بعد ذلك يثير أرسطوطاليس شكاً صورته هذه الصورة : إذا كان ممكن أن يوجد معه من الاضطرار أن يوجد ، ممكن ألا يوجد (١) يصدق معه من الاضطرار أن يوجد (١) . فممكن أن يوجد يصدق مع من الاضطرار أن يوجد وهذا شنيع . وقبل أن يحلّ أرسطوطاليس هذا الشك يقسم إسم الممكن إلى معنيين : إلى الدائم وإلى الممكن ، الذي تارة يكون وتارة لا يكون . ويزعم أن الممكن والقوة بمعنى واحد . والقوة تقسم إلى القوة التي فعلها دائم بمنزلة القوة التي في النار على الإحراق ، وإلى القوة التي تارة تفعل وتارة لا تفعل بمنزلة القوة التي لها روية وبمنزلة القوة الانفعالية . فإن القوة التي يروى لها أن يصدر فعلها ولها أن لا يصدر . والقوى الانفعالية قد تصدر عنها الأفعال وقد لا تصدر بمنزلة القوة التي في هذا الثوب على الاحتراق ، فإنه قد لا يحترق بل يتمزّق . فإذا كان الممكن يقال على ضربين : على القوة التي فعلها دائم ، وعلى القوة التي يجوز أن تفعل تارة ولا تفعل تارة ، فالممكن الذي يصدق مع من الاضطرار هو الممكن العام لا الخاص بأحد جزئيه وهو الدائم . وههنا يأخذ أرسطوطاليس في ترتيب الألواح بحسب رأيه ويقدّم المقدمات الضرورية أولًا ، وثانياً المقدمات الممكنة ، وثالثاً المقدمات الممتنعة . من قِبَل أن المقدمات الضرورية تدلُّ على التي هي موجودة أصلاً بالفعل لا بالقوة ، والمقدمات الممكنة (٣) تدل على التي هي موجودة تارة وغير موجودة تارة ، والممتنعة تدل على ما ليس بموجود أصلًا بالفعل لكن بالقوة(٢٠) بمنزلة تزايد العدد وانقسام العظيم . فإن هذين أثبتهما في القوة لا في الفعل . وههنا ينقطع الكلام في الفصل الرابع .

<sup>(</sup>١) معه ب. . . ألا يوجد (+ ب) .

<sup>(</sup>٢) من الاضطرار أن يوجد (+ ب) .

<sup>(</sup>٣) تدل على التي . . . الممكنة (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٤) المقدمات الممكنة . . . لكن بالقوة (- ب) .

## الفصل الخامس

## [الكلام في الغرض والمنفعة وأصحاب المواقف]

فلنأخذ الآن في الكلام في الفصل الخامس . ولنبدأ بالمطالب التي جرت عادة المفسرين لكتب أرسطوطاليس أن ينظروا فيها قبل النظر في هذا الفصل وعددها أربعة : الأول منها ما غرضه في هذا الفصل (۱) . والثاني ما منفعته . والثالث هو لأرسطوطاليس أم لا . والرابع هل رأيه فيه موافق لرأي فلاطون أم لا .

## ا -- -- الكلام في المطالب الأربعة]

فيقول إن غرض أرسطوطاليس في هذا الفصل أن يبيّن أن سالبة النقيض أشد في باب المعاندة لموجبتها من الموجبة التي المحمول فيها ضد محمولها بمنزلة قولنا: زيد عادل. أترى أي المقدمتين هي المعاندة لهذه في الحقيقة: الموجهة التي المحمول ضد محمولها بمنزلة قولنا زيد جائر أم السالبة المناقضة لها بمنزلة قولنا: زيد ليس بعادل، أما أرسطوطاليس فيبيّن أن سالبة النقيض أشد في باب التضاد عند اقتسام الصدق والكذب من موجبة الضد بست (٢) حجج. الأولى منهن

<sup>(</sup>١) وعددها أربعة. . . الفصل (- ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) بست (+ ب ، ج) .

لا يرضيها طائفة كثيرة مع الإسكندرانيين . فيزعمون أن موجبة الضد أشد في باب الضاد ويقولون إن الضدين أشد في باب العناد . وذلك أن الضدين هما المتباعدان في الغاية . فأما السالبة فتشبه الأوساط والطرفان كل منهما أبعد من صاحبه من الأوساط عنهما . وقد أساءت (١) هذه العصابة من قبل أنه ليس نظير أرسطوطاليس في هذا الكتاب في العناد الذي هو في الأمور وهو الذي يلزم فيه أن يكون الضد أشد في باب المعاندة لضده من الوسط . لكن نظره ههنا في العناد الذي في الأقاويل هو الحال بينهما عند انقسامهما للصدق والكذب . فأما نسبتهم السالبة الأوساط فقبيح بهم . وذلك أن السالبة طبيعتها إنما هي ترفع المحمول من الموضوع حسب من غير أن يثبت صورة من الصور . فقداتضع غرض هذا الفصل وهو المطلوب الأول .

فأما منفعته فظاهرة جداً وذلك أنه إذا كان التماسنا في هذا الكتاب للعناد الذي من المقدّمات وعلى أي وجه ، وهو أعني إلى أي شيء مما في الموجبة إذا أضيف حرف السلب حدث منها سالبة تناقضها . وكان لكل موجبة مقدمتان يعاندانها ، المناقضة لها والموجبة التي المحمول فيها ضد محمولها . فنحن إذاً شديدو الانتفاع بالنظر إلى هاتين المقدمتين وأنهما هي المعاندة على الحقيقة .

فأما المطلوب الثالث: فقوم قالوا إن هذا الفصل ليس لأرسطوطاليس واستدلوا على ذلك بأن فورفوريوس (٥٠ لم يفسّره. وقد يجوز أن يكون فورفوريوس فسره ولم يظهر لنا تفسيره إيّاه. وليس يلزم وإن لم يفسّره أن لا يكون لأرسطوطاليس وقوم قالوا هذا لأرسطوطاليس إلا أنه ليس بحسب رأيه لكنه أورده رياضة لأفكار المتعلمين. ومثل هذا البحث لا يليق بأرسطوطاليس. فأما

<sup>(</sup>١) أشارت (ج) .

<sup>(\*)</sup> فورفوريوس الصوري (٢٩٨ م) اتجه اتجاه أفلوطين (٢٧٠ م) حاملًا النزعة الماورائية واستند إلى ما شاب أرسطومن بعض التلفيق الذي لحقه من مدرسته . وضع فورفوريوس كتاب الايساغوجي أي المدخل ، مدخلًا لمقولات أرسطو ، وله شروح في شتى المجموعة المنطقية الأرسطوية . وهو المنظم للكليات الخمس في ترتيبها الأخير كما وصلنا .

نحن فنقول إنه في الحقيقة والصحة وبحسب رأيه من أجل منفعته التي قدّمنا ذكرها .

فأما المطلوب الرابع : وهو النظر فيه بحسب فلاطن فمعلوم أن رأي فلاطن . يجب أن يكون موافقاً له ، وصحّ ذلك بتبيين من تصفّح كتبه .

وإذ قد استوفينا النظر في الأبواب التي جرت العادة بالنظر فيها قبل الفصل . الخامس .

فلنأخذ الآن في النظر فيه . وأرسطوطاليس قبل أن يبيّن أن سالبة النقيض أشد في باب العناد من موجبة الضد ، يفيد بالطريق التي يسلكها في استخراج هذا المطلوب . ويقول إن الألفاظ هي دلائل على الصور التي في النفس . فإن كانت سالبة النقيض فيها أشد عناداً من موجبة الضد في اقتسام الصدق والكذب ، فليكن الأمر في الأقاويل يجري هذا المجرى . وإن كانت موجبة الضد أشد في باب العناد فينبغي أن يعتقد فيها أنها هي المعاندة في الحقيقة .

# ٢ – [الكلام في أن سالبة النقيض أشد في باب العناد]

ومن بعد تعليمه لنا عن الطريق التي يسلكها ، يأخذ في إيراد الحجج الست التي بين بها أن سالبة النقيض أشد في باب العناد . وقد كنّا قلنا إن الحجة الأولى لا يرتضيها وصورتها هذه الصورة : المتضادان يحدّان بأنهما اللذان هما الموضوعين متضادين . ومثل هذين سائغ أن يصدقا جميعاً بمنزلة قولنا في سقراط إنه خير ، وفي فرعون إنه شر . وسالبة النقيض لا يجوز أن تصدق مع موجبتها فهي إذن أشد في باب العناد . وأرسطوطاليس لا يرتضي هذه الحجة من قبل أنها مبنية على مقدمة كاذبة ، وهي القائلة بأن الضدين يُحدّان بأنهما الموضوعين المتضادين . وليس هذا حد الضدين ، لكن الضدين هما اللذان الموضوع لهما واحد ولا يجتمعان معاً فيه بمنزلة السواد والبياض في باب العناد . والمقاومة وهو

أحق بمعنى التضاد من غيره . وسالبة النقيض هي الأصل في باب التضاد<sup>(1)</sup> والمقاومة وهو أحق بمعنى التضاد من غيره . وسالبة النقيض هي الأصل في باب العناد بموجبتها . وذلك أن عنها تتفرّع باقي الموجبات التي توجب للموضوع ما ليس له . والسوالب التي تسلب منه ماله بمنزلة قولنا في سقراط إنه خير ، وقولنا فيه إنه ليس بخير وإنه شر وإنه قبيح وإنه مذموم وإنه ليس بجيد . فإن هذه الموجبات والسوالب سببها بأسرها قولنا فيه إنه ليس بخير ، فهذه هي الأصل في باب العناد من موجبة الضد . وهذه هي سالبة النقيض . فسالبة النقيض إذن أشد في باب التضاد من موجبة الضد . وهذه هي الحجة الثانية .

والحجة الثالثة: صفتها هذه الصفة: الشيء الرافع لأمر ذاتي أحق في باب العناد من الرافع لأمر عرضي. وسالبة النقيض هي رافعة لأمر ذاتي وموجبة الضد معاندة لأمر عرضي، فسالبة النقيض أشد في باب العناد. ومثال ذلك قولنا في سقراط إنه خير وإنه ليس بشر، وقولنا فيه إنه خير ذاتي له وإنه ليس بشر عرضي. وذلك إنه يعرض للشيء أن لا يكون غيره وسالبة النقيض القائلة سقراط ليس بخير رافعة لأمر ذاتي. وموجبة الضد القائلة، سقراط شر معاندة لأمر عَرَضي. فسالبة النقيض لأنها معاندة لأمر ذاتي أشد في باب العناد من موجبة الضد، فهذه هي الحجة الثالثة.

والحجة الرابعة : على هذه الصفة : عناد البسيطة للبسيط أشد من عناد المركّب للبسيط . ودلك أنها ترفع المركّب للبسيط . ودلك أنها المحمول حسب من الموضوع موجبة الضد فتناقضه مناقضة مركبة . وذلك أنها إنما يحدث بعد توهم سالبة النقيض فهي فرع عليها ، فهي لأنها معلّقة تشه المركب . فهذه هي الحجة الرابعة .

والحجة الخامسة : صفتها هذه الصفة : سالبة النقيض تعاند موجبتها أبدأ

<sup>(</sup>١) والمقاومة... التضاد (ـ ب ، ج ).

<sup>(</sup>٢) وهذه هي سالبة . . . موجبة الضد (+ ب ، ج) .

حتى إذا كانت صادقة كانت هي كاذبة . وإذا كانت كاذبة كانت هي صادقة . وهذا يكون مستمراً في جميع الأمور . فأما موجبة الضد فإنها تحرّم في بعض الأمور ، فإن الكم والجوهر لا ضد فيهما . فالموجبات التي المحمول فيها جوهر وكم لا أضداد لها ، ولها سوالب فإذن سالبة النقيض أشد في باب العناد . فهذه هي الحجة الخامسة .

والحجة السادسة: صفتها هذه الصفة: إذا كان شيئان متشابهان قام في أحدهما حكم فإن ذلك الحكم لازم في الآخر. ولنا نقيضان أحدهما بسيط بمنزلة قولنا يوجد عادل ـ ليس يوجد عادل . والآخر نقيض معدولة بمنزلة قولنا : يوجد لا عادل ـ ليس يوجد لا عادل ، ومعلوم أن المناقض لقولنا يوجد لا عادل قولنا ليس يوجد لا عادل ير لأن موجبة الضد بمنزلة قولنا يوجد شريرة فإن هاتين كلتاهما تصدقان . وإذا كان في النقيض المعدول سالبة النقيض هي المعاندة في الحقيقة لموجبتها ، فيجب أن يكون في النقيض البسيط الصورة هكذا . فإذن سالبة النقيض هي المعاندة المشاطرة للصدق والكذب وفي الحقيقة . وعند هذا ينقطع الكلام في كتاب بارميناس وما توفيقي إلا بالله (۱) .

<sup>(</sup>۱) وعند هذا ينقطع الكلام في كتاب باربرميناس (ب) ؛ وعند هذا ينقطع الكلام في باريرميناس . وأعوذ بالله من شرّ الجن في الناس (ج) .

وتصالية والمروانية والمروم الوسوط البرف كذاب بروايكم بالمعادية والمتعادية و الذى هوالقيم والمطنق فقاد تضم المرض بحسب اوالواء والقياس يقلم والعيل والتركى والمترا للرحى هوالذى فيدمغرمة مترجة وعديقتم فيضندنوام لاانتياب التصدين ووللغصيرو فالدي عرمزي سلب مالتصارات وازوره ، منه وقوس مكات الهادموجود فالصياموجودكن لنارموجوده حبيعوجودوهو الذى بنيات أنعترمت التأف والتأف علزم قون البكان للر المقيا إنسان غنو من لكن بيرمن أعن فليسره وإنسان ومزاهوين يرفع لتألى مند يركفاه شغرم والمنتسابات المصريم كأريج يتلفاه العفترهذا المنبل ماانيكون الشأذاواع خرسكان نالسان فليرفق والتأنصوي حوماة الضويخ حذلمتها إما النكون السادؤا مأوسا ولببرحوفرسا فحوادث انسان والذي على طريق السلب خرا للقبل هوائنا الوفرسا كمندان الدرجوادت فرسوالقيل للحاريقهم المخطوط (آ) كتاب القياس

الضعه فواع الرابيعات وهدليم ترلة فولنا الانسات ناطق والناطق يتوا فالاشك ادن حيوات والحاكم مات منزليز قلها اللكا لابصبع لاشكر للة يوحد ماخيل وكل هولهافا تصفة فليريخ فاللغة لابصيف مستخيره لى الموفسطافي عبراته عبراتم مؤلمنا البقار فوق ومرضره كلماهو فوف الشي فعوالمتار من الشي فعوذ النقل ذت انتار من رمر والخطاب وهذا مبزلة وللأفلات مبعن وكام بمنانات فعاثت اذت برى والمانسمرى مناحوالدى بورة مقدمات ممتنعه كالميلي مهأن الانسان نسبترو مهزوا يوفن انوع الغياس المعساج هذكا للحنة لازايية ولاذا تصترفيذين من المهرالغ القياس علما ومن الغيلى نعتسدومن الغوة الغيبليدام لمن العمور فينغنغ على حذائوج العمراما يكن صوبهز الوجود بترأة كسوف الغرعن مجراترف اعز دخرالشروحا متنعة منزلة كون القطرمشا ككاللضلع وإمثا مكنة وهذاة ينقسم المصأ عكن الكثر منزلة كين الصناف فكمست لمع وعترلع ومود المطرف التستاد للوطال سيف والمامكن الذيعك

المخطوط (آ) كتاب القياس

أي فامالعك للعلق فانبردمن وفاعلكل بالامكان وذلك لذعنة يمكسوا صغري بعود الافترا ويتبجه وجبتكليم مكنبني يملأ لافتران وتتبة سعمن كري موجبة كلية حجودية ومنك بتمكنة ينتم موجبته خرمع مكتم بزلز فغ لنااع يراب وجود لوب على مجرج بالامكان فاعلى بعضرج بالامكان ومذا

المخطوط (آ) كتاب القياس

منادالمتران يعبانيكن سالبدالاضطارح شرمن كري مجبة كلية رجودية وصغري ينتج محجبة جزئية كمكتربعكس الصغري التكس المكر الخ وذاك نعنعكم للصغري المكر المكربيع مناوة تراك الافتراك التأسع وقدكاك ينتج موجيته جزئية مكتني كالدك لبلا الصفة كفذه حوالاقتزانات العيبلية الكابنة ويخلط المكن يحد ومنعانة يتآآث اعشركعده للقاليس إلكا المخطوط (آ) كتاب القباسر

يرته بعيض وصوليعيه دوندايه يرفع عمل فرايمري ومهضرف فعريس مركه دولكرا لا يحدث مد تو بمرصة لعقيص لم وعلي للرلد به معقوب المركب ولله برامحداديعه والمحدالخامه صعبهه هصعه - سالهالعين معاند مرحتها لا مرادا فات ما قد المتركان رادا كاتركان برمادته وبه المحل تتماغ جيم الدير فا معرف بصرفا به مرح م ويعفر مان الكم والمحدر لدصد فيها ما لوص سارالمحل فه حردكم لدميدارله وا ما دن سالم بعيض بشرخ احي د مه المحمد المحمد والمحمد المحمد صين بر بعنعه - اداكان سندان مشاهاد مام مي امرحامكما ما ى ولدًا بحكم لدرم في الدخر ول نقيض ف اصبى لسبطم عمرام قول مرصه ما دل لسرير صرع ول والدخ لعيض معدوم منزله قرف مرمه درى ول لري يرحه ددى دل دعنيم ان في قص لتون برحر ددى دل قرن درم دری دل در مرحه اینه نمر فرقرن بر حرفرا ن ن ؟ مین محق ای اصری ن و درا ورود و بعنص بعددله س تربعيص برلما بره و الحمعه لومس فيمدان كون في بعقيم لمسط لصررة بدا ما ن ت تهميم مراي لما مره رق طرة ملصال لقاس فالتعبية رغد الما يعظم الكله فرق سرا درماس أثم بسير به لرحمن المصم ره روعی الده تند حرام ا، طواف الدول و ما مير داد المماك وارا ن ادل منغران مرَّج مِّهِ ان مرء في الدوارانيِّ مربِّي وَرَبِهِم مِاسَّعَا مِهُ

قد کل کر سے رتقہ م ہوم عماب کر؟ مقول ال حرم ہرا ایک مراحل

صورة لعيس لمطل والمحراج برا كرمي بر ولصعه معمد المام بالراكمطين فقير لفالرص محسط مسرا لياداني تبعدا لمتصلره بدران رنه نبرا و ۱ راها . ن برجواً ما لف درجو کم اله برجو ما لف درجود در کرد، ا يثبة إنال دار وتعرفرترن الكان ترالمقتر التان فهراط لك لى المراكم و 10 المرام رفع الألم مرفع الحالرك وبراعرام قرل الدك كأطي وأبط داراكهرا فبرلهون اعدة الالسهاد الدنسا والرومها عراد وربس الصعدد المرما الذة الميطيراً وال الوصاح الراول وق الدرم وكا مروق أمر فهر أندّ و الر ما تعترا دل تعتر الدرس

المخطوط (ج) كتاب القياس

المخطوط (ج) كتاب القباس

عليها خالبان وضيغ دلاد بم بان مد لا الا فله التي فيا نين مرالنتيت و منظرها علامنها وجمعها هدا و فترها خالف الشي النتي النتيت عبدا و العربة معكم ها عدم الما الشي النكاجة عندا المنافئة النافئة منافئة المنافئة النافئة المنافئة المنافئة النافئة المنافئة المنافئة النافئة المنافئة المنافئة النافئة المنافئة المناف

هم بخراج علم اصديم مين داد مرافع د اسو



المخطوط (ج) الصفحة الأخيرة من القياس

بسم الله الرحمٰن الرحيم (١)

كتاب القياس لأرسطوطاليس الحكيم(٢)

(١) وما توفيقي إلا بالله (+ ب) ؛ ثقتي (+ ج) .

(٢) كتاب. . . الحكيم (- ب و ج) . .

## [أبواب الكتاب] البـاب الأول

#### [في الغرض]

جوامع أنولوطيقا الأولى والثانية (١) وهما القياس والبرهان . أول ما ينبغي أن نشرع فيه أن نبدأ في الأبواب الثمانية التي جرت عادة المفسرين باستيفائها قبل كل كتاب . ونقدّم الغرض على سائرها فنقول : إن غرض هذا الكتاب هو النظر في صورة القياس المطلق ، واستخراج هذا يجري على هذه الصفة .

قد علمتم أن غرض أرسطوطاليس في الصناعة البرهانية بأسرها كتاب البرهان . ولما كان البرهان مركباً من جنس وفصل فمعرفته تتم بمعرفة جنسه وفصله . وجنسه هو القياس المطلق ، أعني الطريق السديد والميزان الصحيح الذي يتوصل به العقل إلى الوقوف على الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة . وفصله المقدمة البرهانية وشروطها . وأرسطوطاليس في كتاب البرهان يتكلم في المقدمة البرهانية التي هي فصل البرهان . وفي هذا الكتاب ينظر في جنسه الذي هو القياس المطلق . فقد اتضح الغرض بحسب ما أوحينا .

<sup>(</sup>١) جوامع . . والثانية (- ج) .

## الباب الثاني [في أقسام القياس]

# ١ \_\_ [الكلام في أقسام القياس الشرطي]

والقياس ينقسم إلى الحملي والشرطي . والقياس الشرطي هو الذي فيه مقدمة شرطية . وهذا ينقسم إلى خمسة أنواع : إلى القياسين المتصلين ، وإلى المنفصلين ، وإلى الذي على طريق السلب .

أما المتصلان فالأول منهما بمنزلة قولنا: إن كان النهار موجوداً فالضياء موجود ـ لكن النهار موجود فالضياء موجود . وهو الذي بإثبات المقدَّم يثبت الثاني . والثاني بمنزلة قولنا: إن كان هذا المقبل إنساناً فهو ناطق ـ لكن ليس هو ناطق فليس هو إنسان ـ وهذا هو الذي برفع التالي يرتفع المقدم .

والمنفصلان الأول منهما يجري على هذه الصفة :

هذا المقبل إما أن يكون إنساناً وإما فرساً لكنه إنسان فليس هو فرساً . والثاني صورته هذه الصورة : هذا المقبل إما أن يكون إنساناً وإما فرساً ـ وليس هو فرساً فهو إذن إنسان ـ والذي على طريق السلب : هذا المقبل ليس هو إنساناً أو فرساً ـ لكنه إنسان ـ فليس هو إذن فرساً .

#### [الكلام في أقسام القياس الحملي]

والقياس الحملي ينقسم إلى خمسة أنواع :

إلى البرهاني وهذا بمنزلة قولنا الإنسان ناطق ـ والناطق حيوان ـ فالإنسان اذن حيوان . وإلى الجدلي بمنزلة قولنا : اللذة لا تصير بها الأشياء التي توجد لها خيراً ـ وكل ما هو بهذه الصفة فليس بخير ـ فاللذة ليست خيراً . وإلى السوفسطائي بمنزلة قولنا : ما الثقل فوق الأرض ـ وكل ما هو فوق الشيء فهو أثقل من الشيء ـ فالثقل إذن أثقل من الأرض . وإلى الخطابي وهذا بمنزلة قولنا : فلان مزين/ وكل مزين زان/ ففلان إذن زان . وإلى الشعري وهذا هو الذي يقدم مقدمات ممتنعة كلها فينتج منها أن الإنسان يشبه السماء والبحر .

فإن أنواع القياس الحملي فهي هذه الخمسة لا زائدة ولا ناقصة . فيتبين من الأمور التي القياس عليها ومن القياس نفسه ومن القوة القياسية .

أما من الأمور فيتضح على هذا الوجه:

الأمور إما أن تكون ضرورية الوجود بمنزلة كسوف القمر عند حجب الأرض له عن نور الشمس . وإما ممتنعة بمنزلة كون القطر مشاركاً للضلع . وإما ممكنة .

#### [في أقسام الممكن]

وهذه تنقسم إلى ما يمكن على الأكثر بمنزلة كون الإنسان ذا خمسة أصابع وبمنزلة ورود المطر في الشتاء والحر في الصيف . وإلى الممكن الذي على الأقل بمنزلة كون الإنسان ذا ست أصابع وبمنزلة ورود المطر في الصيف والحر في الشتاء . وإلى الممكن بالتساوي بمنزلة سائر الأشياء التي (١) تصدر عن الروية . وإذا كانت الأمور تتفرع إلى خمسة أقسام فلا محالة إن القياس الكائن عليها ينقسم إلى خمسة أقسام . فأما بيان ذلك من قبل القياس فيجري على هذا الوجه : القياس إما أن يكون على أمور ممكنة بحسب

<sup>(</sup>١) التي (+ ب ، ج) .

أقسام الممكن الثلاثة . فإذا كان القياس إنما هو على الأمور والأمور خمسة (١) فعدد القياسات خمسة .

فأما من قبل القوة القياسية فيتبيَّن على هذا الوجه :

القوى خمسة: قوة الحس، وقوة التخيّل، وقوة الفكر، وقوة العقل ، وقوة الله الرأي . أما القوة الحسية والمتخيلة فليس من شأنهما أن يستعملا القياس من قبل أنهما تدركان الأشياء الشخصية ، والقياس إنما يكون على الأمور الكلية . ولا قوة العقل أيضاً من شأنها أن تقيس إذ كان العقل إنما فعله استنباط الأشياء الكلية واستخراج الحدود . فأما الرأي فإنه يجري مجرى الخزانة للعقل . فإن العقل من شأنه بعد تحصيل الاعتقادات أن يخزنها الرأي . فلم يبق من قوى النفس ما يستعمل القياس في مطلوباته إلى الفكر حسب . والفكر إما أن يتوصل إلى الوقوف على أمور ضرورية أو أمور ممكنة على أقسامها أو ممتنعة . وإذا كان الأمر على هذا ، فقد بان من قبّل القوة أيضاً أن أصناف المقاييس الحملية خمسة . وههنا ينقطع الكلام في الغرض .

<sup>(</sup>١) أقسام الممكن. . . خمسة (+ ب ، ج) .

#### الباب الثالث

#### [في المنفعة]

فلنأخذ بعده في المنفعة ، فنقول : إن منفعة هذا الكتاب تتضع بحجتين : الأولى منهما تجري على هذه الصفة : لما كان عدد الجواهر ثلاثة لأن منها جواهر غير عالمة بجميع الأمور (١) وجواهر عالمة ببعض الأمور ، خاف عليها بعض الأمور والتي هي (٢) غير عالمة بمنزلة الاسطقسات والنبات والحيوان غير الناطق .

أما العالمة بجميع الأمور فبمنزلة الجواهر الإلهية وذلك أن تلك لما كانت معراة من الهيولى ، مستغنية عن الحواس لا شيء يعوقها عن إدراك الأمور ، صارت مدركة لجميع الأمور من غير عائق يعوقها .

فأما التي هي عالمة بالبعض خاف عليها البعض فبمنزلة الجواهر الإنسانية . فإن هذه لما كانت مقارنة للهيولى مفتقرة إلى الحواس صارت متكدرة العلم ، فبعض الأشياء ظاهرة لها وبعضها خفية عنها . والأشياء الخفية عنها من شأنها أن تتواصل إلى الوقوف عليها . وتوصلها ربما وقع فيه الزلل حتى تظن بما لم تدركه أنها قد أدركته وبما قد أدركته أنها لم تدركه .

فلهذا تحتاج إلى صناعة تتوصل بها إلى الوقوف على الأشياء الخفية بالأشياء

<sup>(</sup>١) بجميع الأمور (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) هي (+ ب ، ج) .

الظاهرة حتى لا نغلط ولا نزل . وهذه الصناعة هي صناعة البرهان والقياس . فهذه هي الحجة الأولى .

والحجة الثانية تجري على هذه الصفة: كل امرىء إنما يكون سعيداً بأن تكون صورته الخاصة به موجودة له وهو متصرّف بحسبها. ولما كانت صورة الإنسان الخاصة هي النفس الناطقة ، فسعادته أن تكون هي موجودة له وهو متصرّف بحسبها.

ولما كان تصرّفه بحسبها هو أن يعلم الحق ويفعل الخير ، وكانت بعض الخيرات وعلوم الحق خفية عنه احتاج إلى صناعة تتقوّم له الطريق التي يسلكها في استخراج الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة حتى لا يغلط . هذه الصناعة هي صناعة البرهان والقياس . فهذه هي الحجة الثانية .

وقد جحد قوم الانتفاع بالبرهان وبالجملة القياس وقالوا: لا فائدة في تعلّمه إذ كنا نرى كثيراً من الناس يجيدون التوصل إلى إدراك ما يلتمسونه من غير أن يتعلموا القياس. بمنزلة امرىء يصف أدوية نافعة أو أكّار يجيد الرأي في الزرع وملاح يقوّم الفكر في تدبير السفن. فنقول إنه ليس معنى أن يلتمس الشيء كيف اتفق هو أن يلتمس بطريق صناعي. فإنه وإن اتفق للمصيب في بعض الأوقات أن يصيب فقد يجوز أن يغلط في بعضها. فأما العلم بالصناعة فإنه دائماً يتوصل التوصل السديد من غير غلط ولا زلل.

وطائفة أخرى زعمت أنه وإن كان القياس قد يحتاج إليه فقد يكفي فيه القرائح ، وأن يتوصل الإنسان بعقله إلى الوقوف على ما يحتاج إليه . فإن فلاطن وأوميروس قد توصلا إلى الوقوف على ما رآهما الوقوف عليه ، على غاية ما يجب ولم يكونا عالمين بصناعة المنطق .

وحل الشك يجري على هذه الصفة : تبيّن ما زعمت هذه الطائفة ، وادّعت على فلاطن أنه لم يكن يخبر أمر المنطق ولا القوانين البرهانية ، غلط . فإن

فلاطن (١١) كان على غاية العلم بهذه الصناعة . وأرسطوطاليس من أقاويله استخرج القوانين المنطقية . وينبغي أن نعلم أن الصنائع إنما تستخرج من الطبائع الزكية التي يصدر عنها ما يصدر من غير صناعة .

فإن أرسطوطاليس من قوانين فلاطن في البرهان قوّم الصناعة البرهانية . وكذلك من قوانين أوميرس عمل الصناعة الشعرية .

وطائفة ثالثة زعمت أنه قد يكتفى في تعليم المنطق تصفّح أقاويل فلاطن في كتبه بأسرها .

والرد على هذه الطائفة سهل جداً وذلك إنما ترى فلاطن تارة يبرهن وتارة يقنع وتارة يجادل ، فإن لم نتعلم صنائع أرسطوطاليس فمن أين نتعلم البرهان من الجدل والجدل من الإقناع .

وطائفة أخرى قالت إنّا قد نكتفي بالتعاليم في تعلّم البرهان . والرد على هذه الطائفة يجري على هذه الصفة : التعاليم ليست تتضمن قانون البرهان وإنما هي مستعملة لذلك القانون .

فكما أنه ليس من استعمل أشياء من صناعة ما يحكم عليه بأنه عارف بتلك الصناعة لذلك من علم أنه استعمل في هذه الصناعة ذلك الشيء (٢) لكن من يعلم قوانين تلك الصناعة يحكم عليه بأنه عارف بتلك الصناعة . فإذا كانت التعاليم تقوم لنا مقام البرهان فليت شعري إذا أردنا أن نقيس على بقاء النفس ماذا تنفعنا الهندسة والعدد . لكن الذي ينفعنا إنما هو صناعة البرهان (٣) أرسطوطاليس وقوانينه ، فإنما هي التي تفتح لنا طريقاً سديدة في استخراج جميع الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة . على أن فلاطن يدري بالتعاليم كثيراً ويسميها ظنوناً لا علوماً إذا كانت غير معروفة المبدأ ولا المنتهى . فقد أتينا في منفعة هذا الكتاب بما فيه كفاية .

<sup>(</sup>١) غلط. . . فإن فلاطن (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) لذلك . . . ذلك الشيء (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) البرهان (- ب ، ج) .

## الباب الرابع

#### [في تسمية الكتاب]

فلنأخذ الآن في تسميته فنقول : إن ترجمة هذا الكتاب أنولوطيقا . وتفسير هذه اللفظة : التحليلات وبالعكس . والسبب الذي لأجله ترجم هذا الكتاب بهذه الترجمة يتضح بحجتين :

الأولى منهما تجري على هذه الصفة: كل ما يستعمله في هذا الكتاب إنما يجري على طريق التحليل. وذلك أنه في الفصل الأول تعلّمنا كيف نحلل المقاييس التي في غير تامة إلى المقاييس التي في الشكل الأول التي هي تامة.

وتعلّمنا في الفصل الثاني كيف نستخرج المقدمات والحد الأوسط بتحليل جزئي حدّي المطلوب إلى المحمولات الذاتية والخاصية والعرضية والمباينة . وتعلمنا في الفصل الثالث كيف تحليل كل قياس يرد عليها إلى ضربه وشكله .

#### والحجة الثانية تجري على هذه الصفة :

قد علمتم أن غرضه في هذه الصناعة بأسرها البرهان . ولمّا كان القياس برهاناً ما عاد فعلم من القياس المطلق . ولمّا كان القياس من مقدمات عاد فعلم عن المقدمات . ولمّا كانت المقدمات من ألفاظ بسيطة دالة عاد فعلم عن الألفاظ

البسطة الدالة . وظاهر أنه قد انعكس غرضه لأن غرضه البرهان فجعل الابتداء من الطيغورياس .

فأما واضعه فأرسطوطاليس وذلك يتبيَّن من أنه لما تصفحت كتب التحليلات بالعكس التي وجدت في خزائن الإسكندرية ومبلغها أربعون كتاباً لم يشهد المفسّرون أن منها شيئاً لأرسطوطاليس سوى هذا الكتاب من قِبَل وجازة ألفاظه ومدادة معانيه ومشاكلته لكلام أرسطوطاليس.

## الباب الخامس

#### [في مرتبة الكتاب]

فأما مرتبته فإن قراءته تكون بعد كتاب المقدمات وقبل كتاب البرهان .

## الباب السادس مرات العام هم

### [من أي العلوم هو]

وأما من أيّ العلوم هو فمن المنطق إذ كان هو الصناعة المنطقية .

وقد اختلف الفلاسفة في الصناعة المنطقية ، فطائفة زعمت أنها جزء من الفلسفة دالّة لها . وطائفة زعمت أنها آلة للفلسفة حسب $^{(1)}$  . وطائفة زعمت أنها جزء من الفلسفة وحسب .

فالطائفة التي زعمت أنها جزء للفلسفة تبيّنت دعواها على هذا الوجه، زعمت أن الصناعة المنطقية إما أن تكون جزءاً للفلسفة أو جزء جزء لها، وزعمو أنها لا تصلح أن تكون جزءاً لصناعة أخرى ولا جزء جزء لها، إذ كانت الفلسفة التي هي أم العلوم لا تحتمل أن تحتاج إلى صناعة غيرها ولا تصلح أن تكون جزء جزء لها(٢).

<sup>(</sup>١) حسب (+ ب ، ج) . (٢) إن كانت . . . جزء لها (+ ب ، ج)

من قِبَل أن جزء الجزء مشارك للجزء في الموضوع والغاية . فإن الإصبع التي هي جزء للبد تشاركها في موضوعها ، من قبل أن موضوعها الاسطقسات الأربع ، وفي غايتها من قبل أن غايتها الإمساك واللمس .

والمنطق لا يشارك جزئي الفلسفة العلمي والعملي لا في الموضوع ولا في الغاية . من قِبَل أن موضوع الفلسفة العلمية الأمور ، وغايتها إدراك الحق .

وموضوع الفلسفة العملية النفس وغايتها تقويمها وتهذيب أخلاقها . فأما المنطق فموضوعه الألفاظ البسيطة الدالة وغايته تقويم البرهان . فقد بقي أن يكون المنطق جزءاً للفلسفة .

ورد هذه الحجة يجري على هذه الصفة : إن التقصير في القسمة أدّى إلى هذه الضلالة وذلك أن المنطق إما أن يكون جزءاً للفلسفة أو الله لها وليس هو جزء فيبقى أن يكون الله .

فالطائفة التي زعمت أن المنطق جزء له فزعمت أنه آلة إذا أخذ مجرداً من الأمور ، وجزءاً إذا استعمل في الأمور . وإذا تأملت قولها حق التأمل علمت أنها آلة مجردة أخذت أو مقرونة بمادة أخرى . وذلك أنها ليست أكثر من طريق يتوصل به إلى الوقوف على الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة .

فأما المشّاؤون فيزعمون أنها آلة حسب . ويبيّنون دعواهم هكذا : زعموا أن الأشياء (١) لا تصلح أن تداخل بعضها بعضاً ولا يفعل بعضها ما يفعل بعض .

فإن العين لا تفعل ما تفعله اليد . والمنطق يستعمل في الفلسفة العلمية والعملية فليس هو إذاً جزء . وأيضاً فإنه إن كان جزءاً للفلسفة فهو جزء للطب أيضاً ولصنائع أخرى . فيكون شيئاً واحداً جزءاً لأشياء كثيرة وهذا محال . وأيضاً وإن كان جزء للفلسفة والطب يستعمله يلزم من ذلك أن يستعمل الأخس<sup>(٢)</sup> الأشرف وهذا شنيع .

<sup>(1)</sup> (1) + (1) + (2) = (1) + (2) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) = (1) + (2) =

## الباب السابع

#### [في قسمة هذا الكتاب]

فأما قسمة هذا الكتاب فإنه ينقسم إلى مقالتين أولى وثانية . ففي المقالة الأولى يتكلم في الأشياء الجوهرية للقياس والخاصة به . وفي المقالة الثانية يتكلم في أغراضه وهي ثمانية عشر غرضاً .

والمقالة الأولى تنقسم إلى ثلاثة فصول . ففي الفصل الأول يعلّمنا عن إيجاد صورة القياس . وفي الثاني يعلّمنا عن استخراج المقدّمات والحدّ الأوسط . وفي الفصل الثالث يعلّمنا عن اعتبار صورة القياس وردّها إلى شكلها وضربها .

## الباب الثامن

#### [في أنحاء التعليم]

فأما الباب الثامن وهو النظر في نحو التعليم فإنه يستعمل أنحاء أربعة : النحو المقسَّم وذلك يقسم المقدِّمة إلى الكلية والجزئية والمهملة . ويقسم القياس إلى القياس الكامل وإلى القياس غير الكامل .

والنحو المحدِّد وذلك أنه يحدِّد المقدمة ويحدد القياس الكامل والقياس<sup>(۱)</sup> غير الكامل . والنحو المبرهن وذلك أنه يبرهن أن السالبة الكليّة تنعكس على ذاتها . فالموجبة الكلية والجزئية تنعكس جزئية ، وأن السالبة الكلّية الممكنة لا تنعكس على ذاتها . والنحو المحلِّل وذلك أنه يحلِّل القياس الذي في الشكل الثاني والثالث إلى ضروب الشكل الأول ويحلِّل كل قياس إلى شكله .

فقد أتينا على الأبواب الثمانية التي جرت العادة بإيرادها والنظر فيها قبل كل كتاب .

<sup>(</sup>۱) والقياس (- ب ، ج) .

## المقالة الأولى

## [الكلام في غرض الصناعة البرهانية أي العلم البرهاني ـ القياسي]

فلنأخذ الآن في كلام أرسطوطاليس فنقول: إن أول ما بدأ في هذا الكتاب أخبرنا بغرض الصناعة البرهانية بأسرها فقال: إن نظره إنما هو في البرهان وغايته العلم البرهاني. والبرهان هو طريق ومسلك سديد يتوصل به العقل إلى الوقوف على الأشياء الخفية وقوفاً متقناً بتوسط الأشياء الظاهرة. والعلم البرهاني هو الصورة الحاصلة في النفس.

والفرق بين البرهان والعلم البرهاني هو أن البرهان يشابه أن يخرج بالصوت ، والعلم البرهاني هو الصورة الحاصلة في النفس . والعلم البرهاني هو سبب البرهان الخارج بالصوت .

ومن بعد ذلك يعدّد أرسطوطاليس أشياء كثيرة يذكر أن العلم بها يحتاج إليه قبل العلم بصورة القياس المطلق . وهذه هي حدّ المقدمة . والحدّ الحدّ الذي هو جزء المقدمة هو خبر المقدمة . وحدّ القياس الكامل وحدّ القياس غير الكامل وشرح معنى قولنا هذا على كل هذا/ وهذا في كل هذا/ وهذا ولا على شيء مر هذا/ وهذا ولا في شيء من هذا/ وهذا على بعض هذا/ وليس هذا على بعض هذا/ .

والسبب في تقديم المقدمة على الحدّ . وإن كان الحدّ بسيطاً ، هو أن

المقدّمة مأخوذة في رسم الحدّ، والأشياء المأخوذة في الرسم تحتاج أن تكون معلومة . فلهذا ما قدم تحديد المقدّمة على الحدّ .

ومن بعد تحديده يأخذ في حد واحد من هذه ويقول: إن المقدّمة هي قول موجب شيئاً لشيء أو سالب شيئاً عن شيء. وهي تنقسم إلى الكلية والجزئية والمهملة. وينبغي أن يعلم أن هذا الذي ترسم به المقدمة هو رسم لا حد. وذلك أن الحدود لا توجد فيها أقسام المحدود المقدمة، فقد انطوت فيها أقسامها. والسبب الذي من أجله ألغى ذكر المقدمة الشخصية هو أنها غير منتفع بها في صناعة المنطق ولا في شيء من العلوم الفلسفية إذ كانت الأشخاص لا تثبت حتى تعلم.

والمقدّمة الكلية هي التي المحمول فيها على كل الموضوع لا على شيء منه . والمقدّمة الجزئية هي التي المحمول فيها موجود لبعض الموضوع إذ ليس بموجود لبعضه أو ليس بموجود لكله . وذلك أن السالبة الجزئية يعبّر عنها بعبارتين : إحدى العبارتين من حيث هي مناقضة للكل والأخرى من حيث تسلب النقيض . والمقدّمة المهملة هي التي المحمول فيها موجود للموضوع أو غير موجود بالإجمال بمنزلة قولنا : الإنسان يمشي .

وأرسطوطاليس من بعد تحديده للمقدمة يأخذ في تصفّح حدها بالاستقراء . ولما كانت المقدمات إما برهانية وإما جدلية والبرهانية هي التي المحمول فيها موجود للموضوع أو غير موجود ، وكذلك الجدلية التي المحمول فيها موجود ويصحّ من ذلك رسم المقدمة على الإطلاق ، إذ كان الكلي إنما قوامه بأجزائه . والجدلية ههنا يقيمها مقام سائر المقدمات سوى البرهانية .

ولما وفق بين الجدلية والبرهانية لئلا يظن أنهما في جميع الجهات واحدة أخذ في أن يورد الخلافات بينهما وباقي الوفاقات . فهو يورد بينهما خلافين ، ووفاقاً واحداً . الخلاف الأول هو أن المبرهن يأخذ مقدماته من الأمور والجدلي من السؤال . وذلك أن الجدلي غرضه إنتاج ضد ما يراه خصمه ؛ فهو يسأل رأي خصمه ، ومقدمات ينتج عليه منها نقيض أو ضد رأيه .

والخلاف الآخر أن المبرهن مقدماته صادقة حقيقية ، والجدلي مقدماته مأخوذة من الآراء المشهورة . والآراء المشهورة بعضها صادق بمنزلة قولنا : إن الله قادر على كل الله سبب جميع الموجودات ، وبعضها كاذب بمنزلة قولنا إن الله قادر على كل شيء . وكذلك غير المشهورة بعضها صادق بمنزلة القول : إن الله غير مائت وبعضها كاذب بمنزلة القول إن الله مائت .

والوفاق بينهما أنهما إذا حصّلا مقدماتها نظامهما نظماً (١) واحداً إذا استعملا صورة القياس على وتيرة واحدة . وههنا ينقطع الكلام في المقدمة .

# ١ \_[الكلام في الحد]

فأما الحد فهو الذي إليه تنحل المقدمة . وهذا إما موضوع وإما محمول وذلك إما أن يكون بزيادة بوجوده أو بنقصانه . فإن كان معها حرف يوجد كانت المقدمة ثلاثية وإن لم يكن كانت المقدمة ثنائية . وينبغي أن نعلم أن الأصول في المقدمة حدان حسب ، هما : المحمول والموضوع . فأما ما يرد بعدهما فهو كالخادم لهما والمعين .

والسبب الذي من أجله رسم الحد بطريق التحليل ولم يرسمه بالتركيب هو أن الوقوف على الشيء من تحليله أوكد من الوقوف عليه من تركيبه (١).

#### ــ ٢ ــ [الكلام في القياس]

فأما القياس فهو قول متى وضعت فيه أشياء أكثر من واحد لزم شيء آخر من الاضطرار لوجود تلك الأشياء الموضوعة بذاتها . وقبل أن نشرح هذا الحد ينبغي أن نرد على الذين أنكروا وجود القياس .

<sup>(</sup>١) نظما (+ ب ، ج) . (٧) هو أن. . . تركيبه (- ب ، ج) .

فإن طائفة زعمت أن القياس غير موجود . وذلك أنه إن كان موجوداً فإنما يعلم وجوده بقياس والقياس بقياس وهذا يمضي إلى ما لا نهاية له .

وقد نعاند هذه الطائفة بمثل ما عاندت . وذلك أن زعمها أن القياس غير موجود ليس يخلو من أن يكون بتثبيته أو لا تثبيته . فإن لم تثبته لم يقبل منها وإن أثبتته فقد اعترفت بالقياس .

فأما نحن فنقول: ليس كل ما يدرك يدرك بالقياس. فإن الحدود لا تستخرج بالقياس (١٠).

فأما استخراج رسم القياس فيجري على هذا :

لما كانت الأمور بعضها ظاهرة للعقل وبعضها خفي عنه ، وكان العقل من شأنه أن يتوصل إلى الوقوف على الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة ، فالقياس ليس هو غير طريق العقل للأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة . فنقول في رسم القياس : إنه قول يجري مجرى الجنس . وقولنا إذا وضعت فيه ليفصله من أنواع القول الأربعة أعني : الداعي والآمر والمنادي والسائل . فإن تلك لم يوضع فيها شيء لشيء على طريق الإيجاب والسلب .

وقولنا أشياء أكثر من واحد للفصل بين القياس وبين لزوم التالي للمقدم ولزوم عكس المقدمة لها . فإن هذين يلزمان من الاضطرار لكن لشيء واحد لا لأشياء أكثر من واحد .

وللفصل بينه وبين المقاييس المضمرة بمنزلة مقاييس الخطباء ، فإن الخطباء أبداً يلغون المقدمة الكلية إما لكذبها أو لظهورها . فإنهم إذا قدموا أن فلاناً مزين ألغوا المقدمة الأخرى القائلة : إن كل مزين زان ، فينتجوا أن فلاناً زان .

وقوله لزم شيء ما للفرق بين الاقترانات القياسية والاقترانات غير القياسية . فإن الاقترانات غير القياسية تلزم عنها الأضداد ، أعني الإيجاب الكلي والسلب

<sup>(</sup>۱) فإن الحدود. . . والقياس (+ ب ، ج) .

الكلي . فأما الاقترانات القياسية فاللازم عنها شيء واحد من الاضطرار .

وقوله آخر للفرق بينه وبين الأقاويل التي كان يوردها الرواقيون وينتجون منها شيئاً يضمنه القياس بمنزلة القول: إما أن يكون الليل موجوداً أو النهار/ لكن الليل موجود/ فالليل موجود/.

وأما قوله من الاضطرار فللفرق بين القياس وبين الاستقراء والمثال . فإن الاستقراء والمثال اللازم عنهما ليسا من الاضطرار . بمنزلة قولنا : /إن الثور والإنسان يحركان فَكَيْهما الأسفلين/ فكل حيوان بهذه الصفة . فإن هذا ليس ملازم من الاضطرار . فإن التمساح لا يحرّك فكه الأسفل . وبمنزلة القول إن فلاناً ركب البحر فغرق/ ففلان أيضاً إذا ركب فيه يغرق . فإن هذا ليس يلازم من الاضطرار .

وفرق بين أن يقال في النتيجة إنها ضرورية وبين أن يقال فيها إنها لازمة من الاضطرار . فإن كونها ضرورية هو أن يكون المحمول فيها ضرورياً للموضوع . وكونها لازمة من الاضطرار هو أن يتبع المقدمات من الاضطرار وإن كان المحمول فيها ممكناً .

وقولنا فيه من وضع تلك الأشياء الموضوعة بذاتها للفرق بينه وبين المقاييس التي تكفي فيها إحدى المقدمتين بمنزلة قولنا : (آ) مساوية (ج) و (ج) مساو لـ (ب) ف (آ) مساوية لـ (ب) . فإن هذا القياس قد ألغي منه المقدمة المعتمد عليها وهي الكلّية ، وهي قولنا : كل الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية . فإن أرسطوطاليس لا يعتقد قياساً ما كان إحدى مقدمتيه ناقصة بل الذي مقدماته كلها موجودة فيه وإن كانت نتيجته ربما كانت ظاهرة بمنزلة نتائج الشكل الأول . وربما كانت غير ظاهرة بمنزلة والثالث أجمع المفسرون أن مقاييسهما كاملة في نفوسهما إلا أنها غير ظاهرة لنا . وتجري مجرى (۱) الإنسان المستتر في بيت ، فإنه في نفسه كامل إلا أن كماله غير ظاهر لنا . والفرق بينها وبين المقاييس التي فيها مقدمة زائدة بمنزلة قولنا : النفس لنا . والفرق بينها وبين المقاييس التي فيها مقدمة زائدة بمنزلة قولنا : النفس

<sup>(</sup>۱) مجری (+ ب ، ج) .

متحركة من ذاتها/ وكل متحرك من ذاته غير مائت والعالم كروي/ فالنفس غير مائتة .

#### ۔ ۳ ۔ [الكلام في تحديد القياس الكامل]

وقد أطنبنا في شرح رسم القياس ، فلنأخذ الآن في تحديد القياس الكامل فنقول : إن القياس الكامل هو الذي نتيجته ظاهرة اللزوم لمقدماته . أي إن العقل ساعة يؤلّف المقدمتين يقف على النتيجة من غير توقف . وهذا القياس هو الشكل الأول وجميع ضروبه . فإن جميع ضروب الشكل الأول نتائجها ظاهرة اللزوم لمقدماتها ، أي للمقدمات التي أكثر من شرح معنى قولنا : هذا على كل هذا/ وهذا ولا على شيء من هذا/ .

فأما القياس غير الكامل فهو الذي نتيجته غير ظاهرة اللزوم للمقدمات بمنزلة ضروب الشكل الثاني وضروب الشكل الثالث . فإن جميع هذه نتائجها غير ظاهرة اللزوم للمقدمات وإنما تظهر بأحد أمرين : إما بعكس إحدى المقدمتين ورد ذلك الضرب إلى أحد ضروب الشكل الأول . وإما باستعمال برهان الخلف . فأما معنى قولنا/ هذا على كل هذا/ هو أن يكون المحمول موجوداً لأي واحد واحد أخذ به الموضوع بمنزلة قولنا : الحيوان على كل إنسان .

ومعنى قولنا هذا في كل هذا هو أن يكون الموضوع في كل المحمول . ولا بفهم من هذا أنه يساويه في الوجود إذ كان المحمول أعم<sup>(١)</sup> من الموضوع بل إنما بساويه في الإسم والحد .

والفرق بين الأول والثاني ، إن في الأول بدأت من المحمول ووقفت عند لموضوع ، وفي الثاني بدأت من الموضوع ووقفت عند المحمول .

ومعنى قولنا هذا ولا على شيء من هذا هو أن يكون الموضوع منافياً

<sup>(</sup>١) أهم (+ ب ، ج) .

للمحمول في إسمه وحده . ومعنى قولنا إن هذا على بعض هذا هو أن<sup>(1)</sup> يكون المحمول موجوداً لبعض الموضوع بمنزلة قولنا الكاتب على بعض الإنسان .

ومعنى قولنا : هذا ليس على كل هذا هو أن يكون المحمول ليس على بعض الموضوع بمنزلة البياض فإنه ليس على بعض الإنسان . وههنا ينقطع الكلام في صورة القياس المطلق .

ولمّا كان قد ذكر أن ضروب الشكل الثاني والثالث إنما تظهر نتائجها باستعمال العكس أو برهان الخلف ، أخذ في أن يعلّمنا العكوس . فأما برهان الخُلف فيؤخّره إلى المقالة الثانية . وقبل أن يعلّمنا عكس المقدمات يأخذ في تحصيل عدد المقدمات التي ينبغي أن نعلم عن عكوسها . فهو يقول : إن جميع المقدمات التي ينبغي أن نعلم عن عكوسها ثمانية عشر ، وذلك أن المقدمة الوجودية هي التي يوجد المحمول فيها موجوداً للموضوع حسب ، من غير أن يراعي هل هو ضروري له أو ممكن بمنزلة قولنا : السماء متحركة .

وأما الضرورية فهي التي المحمول فيها موجود للموضوع من الاضطرار ومعها جهة هي لفظة الاضطرار . وهذه اللفظة تنبىء وتخبر أن المحمول ضروري للموضوع دائم الوجود له بمنزلة القول : إن الإنسان من الاضطرار حيوان .

فأما المقدمة الممكنة فهي التي المحمول فيها ممكن للموضوع أعني أنه غير موجود له ويمكن أن يوجد ويمكن ألا يوجد ومعها أيضاً جهة الإمكان بمنزلة القول: إن الإنسان ممكن أن يكون كاتباً.

والسبب الذي من أجله ألغى المقدمة الممتنعة هو أن الممتنع داخل في الممكن والضروري. وذلك أن سالبة الممتنعة على ما بان في كتاب العبارة داخلة في موجبة الممكنة وصادقة معها. وموجبة الممتنعة صادقة أيضاً مع موجبة الضرورية المعدولة والبسيطة.

<sup>(</sup>١) يكون الموضوع... هو أن (+ ب ، ج) .

فأما المفترون فإنهم يقسمون الضروري إلى ثلاثة معاني: الأول منها هو أن الشيء الموجود دائماً بمنزلة الحركة للسماء. والثاني هو الموجود ما دام الموضوع موجوداً\(^1\) بمنزلة التنفس لزيد. والثالث ما دام المحمول موجوداً بمنزلة مشي الماشي إذا كان ماشياً. ويقسمون الوجودي إلى هذه الثلاثة الأقسام. ويقسمون الممكن إلى أربعة أقسام ثلاثة منها هذه المتقدمة ورابع هو الخاص بمعنى الممكن وهو الذي ليس بموجود ويمكن أن يوجد ويمكن ألا يوجد. وذلك أنه إن لم يصدق الممكن على الثلاثة المعاني المتقدمة فإن سلبه يصدق عليها. فيصدق مع من الاضطرار ليس ممكناً أن يوجد. وهذا محال لأن هذا يصدق معه ممتنع أن يوجد.

فأما الإسكندر وجماعة ممن أتى بعده فيعتقدون أن الوجودي هو ما حضر من الاعراض بالفعل بمنزلة مشي الماشي إذا كان ماشياً .

فأما ثاوفرسطس وثامسطيوس وجل المفسّرين فإنهم لا يرون هذا الرأي ويردّونه . ويزعمون أنه إن كانت المقدمة الوجودية محمولها عرض حاضر بالفعل ، وقد بان أن المقدمات الكلية في المادة الممكنة لا يمكن أن تكون صادقة ، لم توجد مقدمة كلّية وجودية صادقة . وعمدة القياس على الكلي فلا يكون قياس من مقدمتين وجوديتين . وأيضاً القضية القائلة : السماء تتحرك ليست ضرورية لأن جهة الإضطرار ليست معها . ولا ممكنة لفقدها جهة الإمكان . فيبقى أن تكون وجودية والمحمول فيها ليس هو عرضاً حاضراً بالفعل .

وأرسطوطاليس يقسم المقدّمات الوجودية والضرورية والممكنة من جهة الكيفية إلى الموجبة والسالبة . ومن جهة الكمية إلى الكلية والجزئية والمهملة . فيحصل مبلغ عدد المقدمات الضرورية سنة ، وكذلك الممكنة وكذلك الوجودية .

وأرسطوطاليس يأخذ بعد ذلك في أن يعلّمنا عكس واحدة منها ، والمفسرون قبل ذلك يلتمسون أن يجدّد العكس فيقولون : العكس إما أن يكون في

<sup>(</sup>١) دائماً. . . موجوداً (+ ب ، ج) .

الأمور أو في الأقاويل . أما في الأمور فبمنزلة قول فلاطن أن الريطوريقي أي الخطابة معاكسة للارتماطيقي أي الجدل بمعنى مساوية لها لأن كليهما يستعملان المقدمات المشهورة .

وإن كان العكس في الأقاويل فإما أن يكون في الألفاظ البسيطة بمنزلة عكس المضاف ، وهذا بمنزلة قولنا الأب أب للإبن والإبن ابن للأب . أو في الأقاويل المركبة وهذه على ضدين : أما المركبة التركيب الأول بمنزلة المقدمات والمركبة التركيب الثاني بمنزلة القياس . وعكس القياس هو أن يأخذ نقيض أو ضد النتيجة . ويضاف عليه أحد مقدمتي القياس وينتج عنه ضد أو نقيض المقدمة الأخرى .

فأما عكس المقدمات ، أما الشرطية منها فهو أن يرفع التالي فيرتفع المقدَّم . وهذا العكس هو العكس الذي مع التضاد بمنزلة قولنا : إن كان المقبل إنساناً فهو حيوان/ لكن ليس هو حيوانا/ فليس هو إنساناً .

وأما المقدمات الجزئية فعكسها المطلق يجري على هذا السبيل: العكس هو اشتراك المقدمتين في حدودهما واختلاف ترتيب حدودهما مع بقاء الكيفية والصدق بمنزلة قولنا: كل إنسان حيوان/ بعض الحيوان إنسان.

وإذ قد ذكرنا العكس المطلق فلنأخذ الآن في تعليم عكس مقدمة مقدمة ، ولنبدأ بالوجودية من قِبَل أنها أبسط وأعم . وذلك أنه لا جهة معها ويجعل السالبة الكلية الابتداء . كما فعل أرسطوطاليس من قِبَل انعكاسها على نفسها . ومن بعد أن يعكسها على نفسها يتبيّن عكس الموجبة الكلية والجزئية .

وأرسطوطاليس يبيّن أن السالبة الكلية تنعكس على ذاتها ، أي سالبة كلية ، على ضربين : بالمثال والافتراض . وأما بالمثال فبمنزلة قولنا : إذا كان الحجر ولا على شيء من الإنسان/ فالإنسان ولا على شيء من الحجر . وأما الافتراض فيجري على هذه الصفة : إذا كانت آ و لا على شيء من ب/ف بولا على شيء (١)

<sup>(</sup>۱) ب/ . . . شيء (+ ب ، ج) .

من آ/ فإن لم يكن ب ولا على شيء من آ فليكن على بعضها ف  $(\tilde{l})$  على ذلك البعض .

و ب أيضاً محمولة عليه . فقد أشركت آو ب . وقد فرضا في الأصل متباينين . فليس ب إذن على بعض آ/ فهي إذن ولا على شيء من آ .

فأما ثاوفرسطس وأوديمس فيبينان أن السالبة الكلية تنعكس على ذاتها ببيان يعتقدانه سهلاً وصورته هذه الصورة: المباين مباين لمباينة، وإذا كانت آ مباينة لجميع برا فب من الاضطرار مباينة لجميع آ. وههنا يجب علينا أن نبين لم عدل أرسطوطاليس عن استعمال الألفاظ إلى الحروف فنقول: لمّا كان غرض أرسطوطاليس القانون، والقانون لا يجوز أن يعلم عنه في مادة مخصوصة من المواد دون مادة، وكانت الألفاظ إنما تدلّ على مواد مخصوصة، اعتاض عن الألفاظ بالحروف وأقامها مقام الألفاظ على الإطلاق دالّة على الأمور على الإطلاق. حتى إذا علم القانون بها خصصه في أي مادة أراد وما أحمد ما فعل في اعتاضه عن الألفاظ بالحروف المتناسبة التي بينهما إذ كانت الألفاظ إنما هي مؤلّفة من حروف.

فأما الموجبة الكلية الوجودية والموجبة الجزئية الوجودية فكلاهما ينعكسان على الموجبة الجزئية .

وأرسطوطاليس يتبيّن كل واحدة منهما بالمثال وباستعمال عكس السالبة الكلية . أما بالمثال فبمنزلة قولنا : إن كان الحيوان على كل إنسان/ فالإنسان على بعض الحيوان . وإن كان الأبيض على بعض الإنسان فالإنسان على بعض الأبيض .

وأما باستعمال عكس السالبة الكلية فيجري على هذه الصفة : إن كانت (آ) على كل (ب) فـ (ب) على بعض (آ) . فإن لم تكن (ب) على بعض (آ) فهي ولا على شيء من الله شيء من (آ) فـ (آ) ولا على شيء من (ب) . وقد كانت على كلها وهذا محال . فـ (ب) إذن على بعض (آ) أيضاً إن كانت (آ) على بعض (ب)/ فـ (ب) على بعض (آ) . فإن لم تكن على بعضها فهي

ولا على شيء منها . وإذا كانت (ب) ولا على شيء من (آ)/ فـ (آ) ولا على شيء من (ب)/ وقد كانت على بعضها وهذا محال . فـ (ب) إذن على بعض (آ) .

فأما ثاوفرسطس وأوديمس فيبينان عكس هاتين المقدمتين على هذه الصفة : المشارك مشارك لمشاركه ، وإذا كانت (آ) على كل (ب) أو على بعضها فهي مشاركة لها ، ف (ب) إذن مشاركة له (آ) ، وليس يلزم أن يشاركها بأسرها ، فهي إذن مشاركة لبعضها . ف (ب) إذن على بعض (آ) . فأما السالبة الجزئية فلا عكس لها إذا كان ليس يلزم نظاماً واحداً في جميع المواد ، فلا قانون لها فإنها في المادة الضرورية تنعكس على الموجبة الكلية بمنزلة قولنا : إن كان ليس كل حيوان إنسانا / فكل إنسان حيوان / وفي المادة الممكنة تنعكس على الموجبة الكلية بمنزلة قولنا : إن كان ليس كل حيوان أنسان كاتباً فبعض الناس تنعكس على الموجبة الجزئية كقولنا : إن كان ليس كل إنسان كاتباً فبعض الناس كاتب تنعكس على موجبة الجزئية . وفي المادة الممتنعة تنعكس على السالبة الكلية كقولنا : إن كان ليس كل إنسان كاتباً فبعض الناس كاتباً فبعض الناس كاتباً فبعض الناس كاتباً فبعض الناس كلية كقولنا : إن كان ليس كل طائر إنسانا / فولا واحد من الناس طائرا / .

فقد استوفينا في عكوس المقدّمات الوجودية ، والمفسّرون من شأنهم أن يوردوا شكوكاً في عكوس السالبة الكلية والموجبة الكلية والجزئية يرومون بهذا قانون أرسطوطاليس بمنزلة قولنا : ولا حائط واحد في وتد . فإن عكس هذا يظن أنه ولا وتد واحد في حائط . هذا كذب . وبمنزلة القول ولا قرعة واحدة قاطعة بسكين . فإنه يظن أنه عكس هذا ولا سكين واحدة قاطعة قرعة (1) . وهذا كذب .

وبمنزلة القول كل ثيّب الآن قد كان بكراً فنقض الأبكار إذن قد كن ثيّبات . وهذه الشكوك بأسرها إنما وردت من قبل أن المحمول والموضوع لم يستوفيا عند العكس .

وأرسطوطاليس بعد فراغه من تعليم عكوس المقدمات الوجودية يأخذ في

<sup>(</sup>١) عكس... قرعة (+ ب، ج).

الكلام في عكس المقدمات الضرورية من قِبَل أن الضروري أشرف من الممكن . ويبدأ بالسالبة الكلية على الرسم ويدّعي أن السالبة الكلية الضرورية بمنزلة قولنا (آ) ولا على شيء من (ب) من الاضطرار ، تنعكس على سالبة ضرورية بمنزلة قولنا (ب) ولا على شيء من (آ) من الاضطرار/ فإن لم ينعكس هذا فليكن (ب) ممكناً أن يوجد لبعض (آ) .

وهذه تنعكس ، ف (آ) إذن ممكن أن يكون لبعض (ب) وإن كانت ولا شيء من (آ) من الاضطرار ء وهذا محال.ف (ب) إذن من الاضطرار ولا على شيء من (آ) من الاضطرار ء وهذا محال.ف (ب) إذن من الاضطرار ان إن لم يكن (آ) على شيء من (آ) من الاضطرار / ف (ب) على بعض (آ) وجوداً . وهذه تنعكس فتكون (آ) على بعض (ب) وجوداً . وقد كانت ولا على شيء منها من الاضطرار فهذا محال / ف (ب) ولا على شيء من (آ) من الاضطرار .

فأما ثاوفرسطس وأوديمس فيبينان أن السالبة الكلية تنعكس على ذاتها مثل ما بينا في السالبة الوجودية . فأما الموجبة الكلية والموجبة الجزئية فينعكسان على موجبة جزئية ، وذلك أنه إن كانت آ على كل ب من الاضطرار ، فإن لم يكن على بعضها فهي ولا على شيء منها/ ف (آ) ولا على شيء من (ب) لأن السالبة الكلية تنعكس على ذاتها، وقد كانت على كلها أو على بعضها من الاضطرار وهذا محال . ف ب إذن على بعض آ من الاضطرار/ الذي يرى أوديمس وفامسطيوس ألا يؤخذ النقيض إلا مما يقع فيه الخلاف . فأما ما لا يقع فيه الخلاف فلا نوع والجهة فلا خلاف فيها/ .

فالسالبة الجزئية فلا عكس لها على مثل ما مضى في الوجودية ، والشكوك التي يشك فيها في السالبة الكلية والموجبة الكلية بمثلها يشك في الضرورية ، وبتلك الحلول تحل .

فأما المقدمات الممكنة ، أما الممكن الذي بمعنى الضروري والوجودي

<sup>(</sup>١) آ من الاضطرار... من آ (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٠) يُرجَّح أنه ثامسطيوس .

فعكوسه تجري على مثل ما جرى عليه الأمر في الوجودي والضروري . وأما الممكن الخاص فالسالبة الكلّية الممكنة فيه لا تنعكس على مثل ما تنعكس عليه السالبة الضرورية والوجودية ، أعني على ذاتها لكن على سالبة جزئية ضرورية ، ونحن نتبيّن ذلك إذا انتهينا إلى موضعه وهو النظر في المقاييس الكائنة من مقدمات ممكنة في الشكل الثاني .

فأما الموجبة الكلّية الممكنة والموجبة الجزئية بمنزلة قولنا آ على كل ب بالإمكان/ أو على بعضها فتنعكس موجبة جزئية ممكنة وذلك بمنزلة قولنا/ ب ممكن أن يكون لبعض آ . فإن لم تكن بهذه الصفة فلتكن ولا على شيء منها . فآ إذن ولا على شيء من ب/ لأن السالبة الكلّية الوجودية تنعكس كنفسها (۱) وقد كانت على كلها أو على بعضها بالإمكان وهذا محال . ف ب إذن ممكن أن يكون لبعض آ ، فأما السالبة الجزئية فستبيّن أنها تنعكس على سالبة جزئية في غير هذا الموضع وهذا بخلاف ما جرى عليه الأمر في الوجودي والضروري .

وقد بقي أن يستقر بالفرق بين السالبة الضروري وسالبة الاضطرار: فنقول إن السالبة الضرورية هي التي ترفع المحمول من الموضوع من الاضطرار وتبقى فيه الجهة على حالها بمنزلة قولنا الحجر من الاضطرار غير موجود لواحد من الناس، وهذه تدعى موجبة معدولة أيضاً، وذلك أن الحرف الثالث فيها قد عدل به من التحصيل إلى غير التحصيل.

فأما السالبة الاضطرارية فهي (٢) التي تبقي المحمول للموضوع وترفع معنى الاضطرار على بعض الناس (٦) بمنزلة قولنا : الكتابة ليس من الاضطرار على بعض الناس (٤) . وههنا ينقطع الكلام في الأشياء التي يدعو الحاجة إليها قبل النظر في صورة القياس المطلق .

<sup>(</sup>١) كنفسها (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) فهي (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٣) على بعض الناس (- أ ، ج) وهو الجهة (أ ، ج) لكن ما جاء في ب أصح .

<sup>(</sup>٤) بمنزلة قولنا. . . الناس (+ ب ، ج) .

# [في صورة القباس]

#### [الكلام في الاقتران]

ومن ههنا يأخذ أرسطوطاليس في الكلام في صورة القياس المطلق ويعلمناه في شكل شكل وضرب ضرب . وقبل أن يشرع في ذلك فيجب أن يستوفي الكلام في الأبواب التي (١) جرت عادة المفسرين أن يبحثوا عنها قبل النظر في صورة القياس وعددها خمسة :

<sup>(</sup>۱) التي (+ ب ، ج) .

# الباب الأول

#### [ما الاقتران]

الأول منها ما بالاقتران إذ كان القياس هو اقتران مقدمتين فنقول: إن الاقتران هو اشتراك مقدمتين في حد أوسط بمنزلة قولنا الإنسان ناطق والناطق حيوان، وقولنا في الاقتران إنه اشتراك مقدمتين يجري مجرى الجنس، وقولنا في حد أوسط، بتفصيل به من المتناقضين بمنزلة قولنا: الإنسان حيوان، الإنسان ليس حيوان/ والمتضادين بمنزلة قولنا: كل إنسان يمشي/ ولا واحد من الناس يمشي/ ليس كل إنسان يمشي. والأضداد الصغار بمنزلة قولنا واحد من الناس يمشي/ ليس كل إنسان يمشي.

والاقتران ينقسم إلى قياسي وغير قياسي. فالاقتران القياسي هو الذي يلزم عنه مطلوب ما من المطالب . والاقتران غير القياسي هو الذي لا يلزم عنه مطلوب ما من المطالب من قِبَل أنه عند اختلاف المواد تلزمه الأضداد . والضدان يرفع أحدهما الآخر رفع التضاد ورفع النقيض من قِبَل الجزئيات التي تحتها .

# الباب الثاني

#### [في عدد الاقتران]

والثاني النظر في عدد الاقترانات الكائنة عن المقدمات المقترنين فنقول: إن عدد الاقترانات الحادثة عن كل مقدمتين هي من ستة وثلاثون. وبيان ذلك يجري على هذه الصفة: لمّا كانت مقدمتا القياس يلزمها من قِبَل الكيفية معنى السلب والإيجاب، ومن قِبَل الكمية معنى الكلي والجزئي والمهمل. ومن قِبَل النتيجة معنى الأكبر والأصغر. وذلك أن المحمول في النتيجة يدعى حدّاً أكبر والموضوع فيها يدعى حدّاً أصغر. فيصير عدد جميع ذلك تسعة: المقدمتان والمعنيان اللذان يلزمانهما من قِبَل الكيفية. والثلاثة معاني التي من قِبَل الكمية والمعنيان اللذان يلزمانهما من قِبَل النتيجة، فهذه بحسب قانون الازدواج ينبغي أن يسقط منها واحد ويضرب الباقي في الأصل فيحدث عن ذلك، أعني عن ضرب ثمانية في تسعة ويشرب الباقي في الأصل فيحدث عن ذلك، أعني عن ضرب ثمانية في تسعة وثلاثون اقتراناً. فكل مقدمتين مقترنتين فإن الاقترانات الأربع.

 ١ - كبرى موجبة كلية/ وصغرى موجبة كلية . تنتج في الشكل الأول موجبة كلية وفي الشكل الثاني لا تنتج. وفي الثالث تنتج موجبة جزئية .

<sup>(</sup>١) الاقترانات (+ ب ، ج) .

٢ ـ كبرى سالبة كلية/ وصغرى سالبة كلية في الأشكال الثلاثة لا تنتج .

٣ ـ كبرى سالبة كلية/ وصغرى موجبة كلية/ تنتج في الشكل الأول سالبة
 كلية . وفي الشكل الثاني سالبة جزئية . وفي الثالث لا تنتج .

٤ ـ كبرى موجبة كلية/ وصغرى سالبة كلية تنتج في الشكل الثاني سالبة كلية
 وفي الأول والثالث لاتنتج .

# ۔ ۱ ۔ [الجزئیات أربع]<sup>(۱)</sup>

كبرى موجبة جزئية وصغرى موجبة جزئية/ في الأشكال الثلاثة غير ناتج . كبرى سالبة جزئية وصغرى موجبة جزئية/ في الأشكال الثلاثة غير ناتج . كبرى سالبة جزئية وصغرى سالبة جزئية/ في الأشكال الثلاثة غير ناتج . كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة جزئية/ في الأشكال الثلاثة غير ناتج .

#### \_ ۲ \_ [المهملات]

ترتيبها ترتيب الجزئيات وهي أيضاً غير ناتجة في واحد من الأشكال الثلاثة . كليات وجزئيات عددها ثمانية .

كبرى كلية وصغرى جزئية أربعة :

كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية/ تنتج في الشكل الأول<sup>(٢)</sup> وفي الثالث موجبة جزئية وفي الثاني لا تنتج .

<sup>(</sup>١) أربع (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) الأول (+ ب ، ج) .

كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة جزئية/ تنتج في الأشكال الثلاثة سالبة جزئية .

كبرى جزئية وصغرى كلية أربعة :

ـ كبرى سالبة جزئية وصغرى سالبة كلية غير ناتجة في أحدها .

- كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة كلية لا تنتج في أحدها . - كبرى موجبة جزئية وصغرى موجبة كلية تنتج في الشكل الثالث موجبة جزئية<sup>(1)</sup> وغير ناتجة في الآخرين .

- كبرى سالبة جزئية وصغرى موجبة كلية تنتج في الشكل الثالث سالبة جزئية ولا تنتج في الآخرين .

كليات ومهملات عددها ثمانية ، صورتها صورة الكليات والجزئيات الناتجة فيها ناتجة وغير الناتجة غير ناتجة .

جزئيات ومهملات عددها ثمانية هذه غير ناتجة ولا في واحد من الأشكال الثلاثة . فتصير جميع الاقترانات ستة وثلاثين اقتراناً : أربعة كليات ، وأربعة جزئيات ، وأربعة مهملات ، وثمانية كليات وجزئيات ، وثمانية كليات ومهملات . منها الناتج في الشكل الأول أربعة ، وفي الشكل الثاني أربعة ، وفي الثالث ستة . فيصير الجميع أربعة عشر إذا أبسطت وأسقط التكرار فيها عادت إلى ثمانية . سوى المهملات فإنها والجزئيات واحدة وعددها ثمانية : منها في الشكل الأول إثنان ، وفي الثالث أربعة . وأرسطوطاليس يلقي المهملات لأنها والجزئيات واحدة .

<sup>(</sup>١) جزئية (+ ب ، ج) .

# الباب الثالث

# [الشروط والخواص اللازمة لكل واحد من الأشكال الثلاثة]

والثالث هو النظر في الشروط والخواص اللازمة لكل واحد من الأشكال الثلاثة والعامة فنقول: إن الأشياء العامة للأشكال الثلاثة عددها ستة . الأول منها هو القياس لا يكون من مقدمتين جزئيتين . والثاني أنه لا يكون من سالبتين ، والثالث أن النتيجة تتبع أحسن (۱) ما في المقدمات من الكمية والكيفية ، والرابع أنه لا بد فيه من معنى الإيجاب ، والسادس لا بد فيه من معنى الإيجاب ، والسادس هو أن الذي لا يوجد في نتيجة كل واحد منها ليس هو الحد الأوسط ، ولكن الحاشيتين ، ويكون الحدّ الأعظم محمولاً على الأصغر .

فأما الشروط التي تخصّ الشكل الأول أما في مقدّماته فهو أن تكون الكبرى كلية والصغرى موجبة وأخص من هذا هو أن لا تكون فيه سالبة جزئية . والذي يخصه في وسطه أن يكون الأوسط فيه وسط بالطبع موضوعاً للأكبر محمولاً على الأصغر . والذي يخصّه في نتائجه أنه ينتج المطالب الأربعة على الإيجابين الكلي والجزئي والسبين الكلي والجزئي . وأخصّ من هذا أنه ينتج الإيجاب الكلي .

فأما الشكل الثاني فالذي يخصه في مقدماته هو أن تكون الكبرى كلية

<sup>(</sup>١) أخسّ (ب) .

والصغرى مخالفة لها في الكيفية . وفي وسطه أن يكون الوسط فيه محمولاً على الطرفين وفي نتائجه أن ينتج السوالب حسب .

والذي يخصّ الشكل الثالث في مقدّماته هو أن تكون الصغرى فيه موجبة وأن تكون إحديهما كلية . وأخصّ من هذا هو أنه سائغ فيه أن تكون كبراه جزئية . والذي في وسطه أن يكون موضوعاً للطرفين جميعاً ، والذي يخصّه في نتائجه هو أن جميع نتائجه جزئية موجبات وسالبات .

# الباب الرابع

# [السبب الذي من أجله استعمل أرسطوطاليس في الاقترانات أسماء هندسية]

والرابع إعطاء السبب الذي من أجله استعمل أرسطوطاليس في الاقترانات أسماء هندسية ، فيسمّي جزء المقدمة حداً والمقدمة بعداً وتأليف المقدمتين شكلاً . فنقول إنه استعمل هذه الأسماء للمشابهة الواقعة بين الاقتران القياسي وبين الأشكال الهندسية . وذلك أنه عندما يقرن المقدمات يحصل لهما إما شكل الخط المستقيم أو شكل المثلث . وهذا على ضربين إما منكوس وإما غير منكوس . فالشكل الأول يشبه الخط المستقيم إذ كان الوسط فيه بين الطرفين . والشكل الثاني يشبه المثلث الذي رأسه إلى فوق من قبل أن الوسط فيه محمول على الطرفين . والشكل الثالث يشبه مثلثاً منكوس الرأس لأن الوسط فيه موضوع للطرفين . أما تسمية المقدمة بعداً لمشابهتها للخط وجزئها حداً فلمشابهته للنقطة .

# الباب الخامس

# [في ترتيب الأشكال]

والخامس هو النظر في ترتيب الأشكال، فيقول إن الشكل الأول استحق الأولية لخمسة أسباب: الأول منها أنه كامل، أعني أن نتيجته ظاهرة اللزوم لمقدماته، والإثنان والآخران غير كاملين. والثاني أنه يتبين به جميع المطالب الأربعة. والثالث أن الحد الأوسط فيه لازم لمرتبته، أعني أنه بالطبع أوسط من فبل أن موضوع الأكبر محمول<sup>(1)</sup> على الأصغر. والرابع أن العلوم البرهانية إياه نستعمل وهو الذي في طبائع الناس كأنه مركوز فيها. والخامس أن عنه يتولد الشكلان الآخران. وذلك أنه لما كان الشكل الأول فيه صغرى موجبة وكبرى كلية ولكل واحد منهما عكس، فعن عكس الكبرى يتولد الشكل الثاني لأنها أشرف من الصغرى. وإذا عكست صار الموضوع فيها محمولاً وهو الوسط وقد كان محمولاً على الأصغر، فيصير الأوسط محمولاً على الطرفين جميعاً. وعن عكس الصغرى بؤلد الشكل الثالث والوسط فيه موضوع للطرفين جميعاً. فهذه هي المعاني التي بولد الشكل الثالث والوسط فيه موضوع للطرفين جميعاً. فهذه هي المعاني التي برت العادة بالنظر فيها قبل الكلام في كل واحد من الأشكال.

<sup>(</sup>۱) محمول (+ ب ، ج) .

# الفصل الأول [في أشكال القياس]

#### ــ ١ ــ [الكلام في الشكل الأول]

فلنأخذ الآن في النظر في الشكل الأول ، وقد كنا قلنا لم يرتب هذا الشكل أولاً وعددنا شروطه وخواصه في مقدماته ووسطه ونتائجه . وقد بقي علينا أن نعدد الأشياء التي يتسلّمها أرسطوطاليس تسليماً من غير بيان في هذا الموضوع وعددها خمسة : الأول منها هو أن القياس البسيط إنما يكون من مقدمتين ومن ثلاثة حدود وأن يكون بين المقدمتين حد أوسط . والثاني أن الأشكال ثلاثة . والثالث أن القياس لا يتم إلا بمقدمة كلية موجبة . والرابع أن من جزئيتين وسالبتين ومهملتين لا يكون قياس . والخامس أن النتيجة نسبة أحسن (١) ما في المقدمات في الكيفية والكمية لا في المجة .

فلو أخذ في أن يبينها لاحتاج أن يستعمل في بيانها صورة القياس المستقيم ، وهذا ممّا لم نعلمه بعد . وينبغي أن نعلم أن الذي فعله أرسطوطاليس في كل واحد من الأشكال هو أنه لما كانت الاقترانات الموجودة في كل شكل تنقسم إلى القياسية وغير القياسية فهو يعلّمنا القياسية بأن يوقينا شروطها وخواصها ، وغير القياسية بأن يرينا أنها لا تلزم نظاماً واحداً في جميع الاقترانات . وإنما صارت

<sup>(</sup>١) أخس (ب).

لاقترانات القياسية قياسية لأنها تلزم القانون في جميع (١) المواد وتنتج أبداً نتيجة الحدة .

وأرسطوطاليس يبدأ بتعليمنا صورة القياس في المادة الوجودية لأنها أبسط لأنها أعم . وهو يزعم أن عدد الاقترانات القياسية التي في الشكل الأول ستة : | إقترانان كليان أحدهما من كبرى موجبة كلية ، وصغرى موجبة كلية ينتج موجبة كلية بمنزلة قولنا آ على كل ب/ و ب على كل ج/ ف (آ) على كل ج . والثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة كلية ، ينتج سالبة كلية بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب | و ب على كل ج | ف (آ) ولا على شيء من ج لأن ج واحدة من ب .

وإثنان جزئيان الأول منهما من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية ، يتج موجبة جزئية بمنزلة قولنا آ على كل ب/ و ب على بعض ج/ فـ (آ) على بعض ج لأن بعض ج واحد من ب . والثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة جزئية ، ينتج سالبة جزئية بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب/ و ب على بعض ج/ فـ (آ) ليس على بعض ج لأن بعض ج واحد من ب .

وإثنان مهملان : الأول منهما من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة مهملة ، ينتج موجبة مهملة المنتج موجبة مهملة بينتج موجبة مهملة بينتج موجبة مهملة بالإهمال أف (آ) على ج بالإهمال . والثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة مهملة ، تنتج سالبة مهملة بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب/ و ب على ج/ ف (آ) ليس على ج بالإهمال لأن ج واحدة من ب .

وأرسطوطاليس يزعم أن صورة المهملة والجزئية واحدة فيضيف للاقترانين المهملتين إلى الجزئيتين ، فتصير جميع الاقترانات القياسية في الشكل الأول أربعة . ولأن كل مقدمتين يحدث عنهما ستة وثلاثون اقتراناً فإذا سقطت منها الستة اقترانات القياسية بقي ثلاثون اقتراناً . وأرسطوطاليس يزعم أنها غير قياسية من قِبَل أنها عندما يفصلها عن المواد تنتج الأضداد ، أعني الإيجاب الكلي والسلب

<sup>(</sup>١) الاقترانات. . . في جميع (- ب ، ج) .

الكلي . والموجبة الكلية تنتجها الموجبة الجزئية . والسالبة الكلية تنتجها السالبة الحزئية ، وهذه ترفع بعضها بعضاً رفع التضاد ورفع النقيض . فأي نتيجة أنتجت رفعها إما ضدها أو نقيضها ، فلا يلزم عن هذه الاقترانات مطلوب من المطالب الأربعة . وكل قياس لا يجد مطلوباً فليست بمقاييس .

قد بقى علينا أن نرسم جميع الاقترانات غير القياسية . ويورد الأمثلة عليها من المواد ، مثل ما نقل أرسطوطاليس التي بحسبها تلزمها الأضداد وتخرج من أن تكون قياسية . فالضرب الأول من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة كلية . أما الحدود التي يلزم منها الإيجاب الكلي فهي الناطق والفرس والإنسان . والحدود التي يلزم منها السلب الكلي فهي الناطق والفرس والحمار . والضرب الثاني من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة كلية . أما الحدود التي يلزم منها الإيجاب الكلي فهي الحي والإنسان والفرس . والسلب الكلي فهي الحي والإنسان والحجر . والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة جزئية . والحدود التي تستعمل فيها هي الحدود المقدمة في الضرب الأول من الاقترانات غير القياسية . والضرب الرابع من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة جزئية . والحدود التي بها يظهر أنه غير ناتج هي حدود الضرب الثاني . والضرب الخامس من كبرى موجبة جزئية وصغرى موجبة كلية . والحدود التي تنتج منها الإيجاب الكلي هي الخير والفقه والحكمة ، والتي ينتج منها السلب الكلي الخير والفقه والجهل . والضرب السادس من كبرى سالبة جزئية وصغرى سالبة كلية . والحدود التي تنتج منها الإيجاب الكلي : الأبيض والفرس والغراب . والضرب السابع من كبرى موجبة كلية جزئية وصغرى سالبة كلية . والحدود على مثل ما تقدم في الضرب الذي قبله . والضرب الثامن من كبرى سالبة جزئية وصغرى موجبة كلية . والحدود الخير والفقه والحكمة . والضرب التاسع من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة مهملة . وحدود ذلك هي حدود الذي صغراه سالبة جزئية . والضرب العاشر من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة مهملة . والحدود فيه هي الحدود التي في القياس الذي صغراه سالبة جزئية . والضرب الحادي عشر من كبرى موجبة مهملة وصغرى موجبة كلية . والحدود فيه هي الذي كبراه موجبة جزئية . والضرب الثاني عشر من كبرى سالبة مهملة وصغرى سالبة كلية . وحدوده هي حدود الذي كبراه سالبة جزئية . والضرب الثالث عشر من كبرى سالبة مهملة وصغرى موجبة كلية . وحدوده حدود الذي كبراه سالبة جزئية . والضرب الرابع عشر من كبرى موجبة مهملة وصغرى سالبة كلية . والحدود المستعملة فيه هي الحدود المستعملة في الذي كبراه موجبة جزئية .

وقد بقي ستة عشر اقتراناً : أربعة جزئيات ، وأربعة مهملات ، وثمانية جزئيات ومهملات . وأرسطوطاليس يجمعها معاً ويرى أنها غير ناتجة لحدود واحدة بأعيانها . أما الحدود التي تنتج إيجاباً كلياً فهي الحي والأبيض والإنسان . والتي تنتج السلب الكلي هي الحي والأبيض والحجر ، ونحن نضعها حتى تظهر المهملات : موجبتان سالبتان/ سالبة وموجبة/ وموجبة وسالبة/ . الجزئيات والمهملات : كبرى جزئية وصغرى مهملة/ كبرى مهملة وصغرى جزئية/ .

### ـ ٢ ــ [الكلام في الشكل الثاني]

وإذ قد فرغنا من الكلام في الشكل الأول فلنأخذ في الكلام في الشكل الثاني . ولنجرِ على العادة في إيراد الاقترانات القياسية وغير القياسية . وعدد الاقترانات القياسية في هذا الشكل أربعة ، لأن أرسطوطاليس نقض المهملتين والجزئيتين إلى ضربين ، من قِبَل أن المهمل مساو للجزئي . الضرب الأول منها كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة كلية تنتج سالبة كلية ، وتظهر نتيجته وتصير كاملة بعكس الكبرى من مقدمتيه بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من - و آ على كل - فد - ولا على شيء من - فإذا عكست الكبرى وهي القائلة : آ ولا على شيء من - فإذا عكست من - وهذا هو الضرب الثاني من الشكل الأول .

والضرب الثاني من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة كلية نتيجته سالبة كلية . وهذا يكمل بعكس الصغرى والنتيجة . وهذا بمنزلة قولنا : آ على كل ب وآ

ولا على شيء من ج/ فـ (ب) ولا على شيء من ج . فإذا عكست الصغرى صارت ج ولا على شيء من آ/ وآ على كل ب/ فيصير ج ولا على شيء من ب . ولأن السالبة الكلية تنعكس فـ (آ) تقرن ولا على شيء من ج .

والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة جزئية تنتج سالبة جزئية . وتكمل نتيجته بعكس الكبرى وهذا بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب/ وآ على بعض ج/ ف (ب) ليست على بعض ج . فالمقدمة القائلة آ ولا على شيء من آ/ وآ على بعض ج/ من ب/ تنعكس على المقدمة القائلة ب ولا على شيء من آ/ وآ على بعض ج/ ف (ب) ليست على بعض ج . وهذا هو الضرب الثالث من الشكل الأول .

والضرب الخامس المساوي للضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة مهملة سالبة مهملة تنتج سالبة مهملة (۱) . وتتضح نتيجته بعكس الكبرى ، وهذا بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب وآ على ج/ ف (ب) ليست على ج . وهذا يتضح بعكس الكبرى ، ورد الاقتران إلى الاقتران السادس من الشكل الأول المساوي للرابع .

<sup>(</sup>١) تنتج سالبة مهملة (+ ب ، ج) .

والضرب السادس المساوي للرابع من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة مهملة تنتج سالبة مهملة ، ويتضح بالخلف على ما مضى في الضرب الرابع . فهذه هي الاقترانات القياسية .

فأما الاقترانات الغير القياسية فعددها ثلاثون اقتراناً: إثنان كليتان وأربعة جزئية (۱) وأربعة مهملة وإثنان من كبرى كلية وصغرى مهملة وأربعة من كبرى مهملة . وصغرى كلية وثمانية من جزئية ومهملة . فالضرب الأول من الكليات وهو الذي من موجبتين أعني من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة كلية . أما الحدود التي يلزم منها الإيجاب الكلي فهي الجوهر والحي والإنسان . والتي يلزم فها السلب الكلي فهي الجوهر والحجر والأوسط هو الجوهر .

والضرب الثاني الذي من سالبتين ، أعني من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة كلية . وأما الحدود التي تنتج الإيجاب الكلي فالخط والحي والحجر والوسط والخط .

والضرب الثالث من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية . أما الحدود التي ينتج منها السلب الكلي فالأبيض والفقس والحمام والوسط هو الأبيض . فأما الحدود التي يلزم منها الإيجاب الكلي فلا طريق إلى وجدانها من قِبَل أن الصغرى في هذا الشكل تصدق مع السالبة الجزئية . وإذا كان الأمر على هذا عاد هذا إلى الاقتران الرابع وهو قياسي وساواه وهو ينتج سالبة جزئية . فإن وجد له حدود ينتج منها الإيجاب الكلي وهو ينتج السلب الجزئي ، أنتج اقتراناً قياسياً جزئي النقيض وهذا شنيع . لكن الموجبة الجزئية وإن كانت تصدق في المادة الممكنة السالبة الجزئية فهي في المادة الضرورية تصدق مع الموجبة الكلية . فيصير الاقتران مع موجبتين كليتين وهذا لا ينتج .

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة جزئية . أما الحدود التي ينتج منها السلب الكلي فيوجد ، وهي الأسود والثلج والحي . فأما الإيجاب

<sup>(</sup>١) وأربعة جزئية (+ ب ، ج) .

الكلّي فلا طريق إلى وجدان حدوده فينتج منها من قِبَل أن الصغرى التي هي سالبة جزئية تصدق في المادة الممكنة مع الموجبة الجزئية ، فيعود الاقتران قياسي ينتج سلباً جزئياً ، فيلزم من اقتران قياسي أن ينتج المتناقضين وهذا محال . إلا أنها وإن صدقت مع الموجبة الجزئية في المادة الممكنة فإنها تصدق مع السالبة الكلية في المادة الممتنعة فيصير الاقتران من سالبتين ، وهذا لا ينتج في واحد من الأشكال .

والضرب الخامس من كبرى موجبة جزئية وصغرى موجبة كلية . فالحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلي الأبيض والحي والثلج والوسط الأبيض .

والضرب السادس من كبرى سالبة جزئية وصغرى سالبة كلية . أما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلي فهي الأبيض والحي والغراب ، والتي يلزم فيها السلب الكلي الأبيض والحجر والغراب والوسط الأبيض .

والضرب السابع من كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة كلية . أما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلي فالحي والحجر والجوهر ، والحدود التي يلزم فيها السلب الكلي فالحي والجوهر والعلم والوسط الحي .

والضرب الثامن من كبرى سالبة جزئية وصغرى موجبة كلية . أما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلي فالإيجاب والحي والنجوهر والغراب ، والحدود التي يلزم فيها السلب الكلي فالحي والأبيض والغراب والوسط والحي .

والضرب التاسع وهو من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة مهملة .

والضرب العاشر وهو من كبرى موجبة مهملة (١) وصغرى سالبة مهملة (٢) .

والضرب الحادي عشر وهو من كبرى موجبة مهملة وصغرى موجبة كلية .

والضرب الثاني عشر هو من كبرى سالبة مهملة وصغرى سالبة كلية .

والضرب الثالث عشر وهو من كبرى موجبة مهملة وصغرى سالبة كلية<sup>(٣)</sup> .

 <sup>(</sup>١) كبرى سالبة كلية (ب ، ج) .
 (٢) كلية (أ) والأصح مهملة .

<sup>(</sup>٣) والضرب الحادي عشر. . . سالبة كلية (+ ب ، ج) .

والضرب الرابع عشر وهو من كبرى سالبة مهملة وصغرى موجبة كلية . والحدود المستعملة فيها هي الحدود المستعملة في الاقترانات التي استعمل فيها مكان المقدمة المهملة مقدمة جزئية .

وقد بقي من الاقترانات ستة عشر اقتراناً : أربعة جزئيات وأربعة مهملات ، وثمانية مؤلفة من جزئية ومهملة منها أربعة من كبرى جزئية وصغرى مهملة وأربعة من كبرى مهملة وصغرى جزئية . أما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلي : فالأبيض والحي والإنسان . أما الحدود التي يلزم فيها السلب الكلي فالأبيض والحي وغير الباقي والأبيض الوسط . وينبغي أن نصف هذه الستة عشر اقترانات على طريق الرسم .

المهملات موجبتان سالبتان سالبة وموجبة، موجبة وسالبة كبرى مهملة وصغرى جزئية موجبتان سالبتان سالبة وموجبة وموجبة وسالبة الجزئيات موجبتان سالبتان سالبة وموجبة وموجبة سالبة كبرى جزئية وصغرى مهملة موجبتان سالبتان سالبة وموجبة وموجبة وسالبة

## ۔ ٣ ۔ [الكلام في الشكل الثالث]

وههنا ينقطع الكلام في الشكل الثاني ويجب أن يتبعه النظر في الشكل الثالث ، ونجري على الرسم في تعديد الاقترانات ، القياسية وغير القياسية . فنقول إن عدد الاقترانات القياسية في هذا الشكل ستة ، كليتان وأربعة جزئية . وينبغي أن نعلم الاقترانات الكلية إنما دعيت كلّية إما من قبل أن مقدمتيها كلّيتان أو

من قِبُل أن النتيجة كلية . والجزئية إنما دعيت جزئية إما من قِبل أن إحدى مقدّماتها جزئية أو من قِبل أن نتيجتها جزئية . وكذلك المهملة ، فالضرب الأول من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة كلية ينتج موجبة جزئية . ونتيجته تظهر وتكمل بعكس الصغرى ، ورد الاقتران إلى الاقتران الثالث من الشكل الأول بمنزلة قولنا : آ على كل ب/ وج على كل ب/ فا على بعض ج . وذلك أن الصغرى تنعكس فتصير ب على بعض ج/ وا على كل ب/ فا على بعض ج .

فأرسطوطاليس يريدنا في هذا الشكل استعمال الافتراض وهو أن يفرض من الوسط شيئاً جزئياً .

والسبب الذي من أجله استعمل الافتراض هو أنه كما كانت في الشكل الثالث يكون اقتران قياسي من موجبتين كليتين وكانت النفس لا تدعى لسرعة أن تكون موجبة جزئية عن موجبتين كليتين . فلهذا احتاج إلى أن يستعمل الافتراض ويبيّن أن المحمول على بعض الموضوع .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة كلية ، ينتج سالبة جزئية ، وهذه تكمل بعكس الصغرى . ويرجع الاقتران الرابع من الشكل الأول بمنزلة قولنا (آ) ولا على شيء من (ب) و (ج) على كل (ب)/ ف (آ) ليست على بعض (ج) . وذلك أن المقدمة القائلة : (ج) على كل (ب) تنعكس على المقدمة القائلة (ب) على بعض (ج) و (آ) ولا على شيء من (ب)/ ف (آ) ليست على بعض (ج) . وقد بيّن ذلك بالافتراض أيضاً .

والضرب الثالث من كبرى موجبة جزئية وصغرى موجبة كلية ، ينتج موجبة جزئية وتظهر نتيجته بعكسين : بعكس الكبرى والنتيجة بمنزلة قولنا (آ) على بعض (-) و (-) على كل (-) ف (-) على بعض (-) على كل (-) على بعض (-) .

والضرب الرابع من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية تنتج موجبة

جزئیة (۱) . و تظهر نتیجته بعکس الصغری بمنزلة قولنا : (آ) علی کل (ب) رو (ج) علی بعض (ب) ف (آ) علی بعض (ج) . فإذا عکست الصغری تصیر (ب) علی بعض (ج) رو (آ) علی کل (ب) ف (آ) علی بعض (ج) . و ثامسطیوس یعتقد هذا ثالثاً والذی قبله رابعاً .

والضرب الخامس من كبرى سالبة (۱) جزئية وصغرى . موجبة كلية ينتج سالبة جزئية بمنزلة قولنا (آ) ليس على بعض (ب)/ و (ج) على كل (ب) ف (آ) ليست على بعض (ج) . ولا طريق إلى إظهار النتيجة بالعكس لأن الكبرى فيه لا تنعكس لأنها سالبة جزئية . والصغرى إن انعكست صار القياس من جزئيتين . وأرسطوطاليس يبيّنه بالخلف على هذه الصفة يقول : إن لم تكن نتيجته سالبة جزئية فلتكن موجبة كلية بمنزلة قولنا : (آ) على كل (ج) ويضاف إلى هذه (ج) على كل (ب) فيصير (آ) على كل (ب) . وقد كانت ليست على بعضها وهذا شنيع . ف (آ) إذن ليست على بعض (ج) . وهذا الضرب يعدّه ثاوفرسطس (ه) سادساً لا خامساً .

والضرب السادس من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة جزئية ينتج سالبة جزئية . وتظهر نتيجته بعكس الصغرى ، وهذا بمنزلة قولنا (آ) ولا على شيء من (-) و (-) على بعض (-) ف (-) ليست على بعض (-) . وذلك أن المقدمة القائلة (-) على بعض (-) تنعكس على المقدمة القائلة (-) على بعض (-) و (-) و (-) و (-) و (-) اليست على بعض (-) . وثاوفرسطس يجعل هذا الصنف خامساً لا سادساً .

والضرب السابع وهو من كبرى موجبة مهملة وصغرى موجبة كلية وصورته كصورة الضرب الثالث . وأرسطوطاليس يجعلها واحداً من قبل أن المقدمة المهملة والجزئية واحدة .

 <sup>(</sup>۱) تتبع موجبة جزئية (+ ب ، ج) .
 (۲) سالبة (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>ه) ثاوفرطس (٣٧٢ ـ ٢٨٨ ق. م) أحد تلامذة أرسطو والذي تسلّم إدارة «اللوقيون» مدة ٣٥ عاماً . له في المنطق كتابان : التحليلات والجدليات .

والضرب الثامن وهو من (۱) كبرى موجبة كلية مهملة وصغرى موجبة مهملة (۲) وصورته صورة الضرب الرابع .

والضرب التاسع وهو من كبرى سالبة مهملة وصغرى موجبة مهملة (٢٠) وصورته كصورة الضرب الخامس (٤٠) .

والضرب العاشر وهو من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة مهملة وصورته كصورة الضرب السادس . وههنا ينقطع الكلام في الاقترانات القياسية .

فأما الاقترانات غير القياسية فعددها ستة وعشرون اقتراناً: إثنان كليان ، وأربعة جزئية ، وأربعة مهملة ، وأربعة كلية وجزئية ، وأربعة كلية ومهملة ، وثمانية جزئية ومهملة .

فالضرب الأول من الكليات من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة كلية . أما الحدود التي يلزم بها الإيجاب الكلي فالحي والفرس وغير الباقي (\*) . وأما الحدود التي يلزم فيها السلب الكلي فالحي وغير الباقي والإنسان والوسط الإنسان .

(<sup>۲)</sup> والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة جزئية . أما الحدود التي يلزم فيها السلب الكلي فهي الغراب والثلج والبياض والوسط البياض (<sup>۲)</sup> . فأما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلي فإنها لا توجد من قِبَل أن السالبة الجزئية في المادة الممكنة تصدق مع الموجبة الجزئية فتصير قوة الاقتران قياسي ينتج سلباً جزئياً وهو الاقتران الذي من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة جزئية . وهذا

<sup>(</sup>۱) كبرى موجبة. . . والضرب الثامن وهو من (– ج) .

<sup>(</sup>۲) وصغری موجبة مهملة (+ ج) .

<sup>(</sup>٣) كلية (ج) .

 <sup>(</sup>٤) الضرب الثامن والتاسع (- ب) .

<sup>(</sup>٥) النامي (ج) وكذلك في سائر النص .

<sup>(</sup>٦) الضرب الثاني... (- أ، ب، ج) .

<sup>(</sup>٧) الضرب الثالث. . . الوسط البياض (+ ب ، ج) .

الضرب الخامس من هذا الشكل . وكان يلزم أن ينتج اقتران قياس النقيضين ، وهذا محال . إلا أنها وإن كانت تصدق المادة الممكنة مع موجبة الجزئية فهي في المادة الممتنعة تصدق مع السالبة الكلية فيصير الاقتران من سالبتين ولا ينتج .

والضرب الرابع من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة جزئية . أما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلّي فالباقي والإنسان والحي والوسط الباقي . وأما الحدود التي يلزم فيها السلب الكلّي فغير موجودة من قبل أن السالبة الجزئية تصدق مع الموجبة الجزئية<sup>(1)</sup> فتصير قوة الاقتران قوة اقتران قياسي ينتج موجبة جزئية وهو الذي من كبرى موجبة كلّية وصغرى موجبة ، وهذا لا ينتج جزئية وهو الرابع من هذا الشكل . فلو وجدت حدود ينتج السلب الكلّي ، للزم اقتراناً تاماً قياسياً النقيضان ، لكنها وإن كانت في المادة الممكنة تصدق مع الموجبة الجزئية فهي في المادة الممتنعة تصدق مع الموجبة الجزئية فهي في المادة الممتنعة تصدق مع الموجبة الجزئية فهي في

والضرب الخامس من كبرى سالبة (٢٠ جزئية وصغرى سالبة كلّية . أما الحدود التي يلزم فيها السلب الكلّي فهي الحي والعلم والمائي . والتي يلزم فيها الإيجاب الكلّي فهي الحي والإنسان والمائي والوسط المائي .

والضرب السادس من كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة كلّية . أما الحدود التي يلزم فيها الكلّي على الكلّي فالحي والإنسان والمائي . والتي يلزم فيها السلب الكلّي فالحسي والعلم والمائي والوسط المائي .

والضرب السابع من كبرى سالبة كلَّية وصغرى سالبة مهملة .

والضرب الثامن من كبرى موجبة كلّية وصغرى سالبة مهملة<sup>(٣)</sup> .

والضرب التاسع من كبرى سالبة مهملة وصغرى سالبة كلَّية .

والضرب العاشر من كبرى موجبة مهملة وصغرى سالبة كلّية وهو مساو

<sup>(</sup>١) تصدق. . . الجزئية (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) سالبة (+ ب ، ج) .

 <sup>(</sup>٣) سالبة مهملة (+ ب ، ج) .

للضروب التي استعملت فيها بدل المهملة الجزئية . والحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلّي والسلب الكلّي واحدة .

وقد بقي علينا في الاقترانات غير القياسية ستة عشر اقتراناً أربعة جزئية وأربعة مهملة وثمانية جزئية ومهملة منها أربعة من كبرى جزئية وصغرى مهملة وأربعة من كبرى مهملة وصغرى جزئية وأرسطوطاليس يقرنها في قرن واحد من قبل أن الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلّي واحدة وكذلك السلب الكلّي . أما الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلّي فالحي والإنسان والأبيض والوسط الحدود التي يلزم فيها الإيجاب الكلّي فالحي وغير الباقي (٣) والأبيض والوسط الأبيض . والحدود التي يلزم فيها السلب الكلّي فالحي وغير الباقي (٣) والأبيض ونحر نصفها :

المهملات موجبتان سالبتان سالبة وموجبة وسالبة

المهملات كبرى مهملة وصغرى جزئية موجبتان سالبتان سالبة وموجبة موجبة وسالبة الجزئيـات موجبتان سالبتان سالبة وموجبة صوجبة وسالبة

الجزئیـات کبری جزئیة وصغری مهملة موجبتان سالبتان سالبة وموجبة موجبة وسالبة

ههنا ينقطع الكلام في الشكل الثالث.

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في إيراد الأشياء التي تعمّ الأشكال بأسرها ويقول : الأول منها هو أن من سالبتين أو مهملتين أو جزئيتين لا يكون قياس من قِبْل أنه لا يلزم عنها شيء من الاضطرار .

<sup>(</sup>١) النامي (ج) .

والثاني هو أن الاقترانين اللذين أحدهما من كبرى موجبة كلّية وصغرى سالبة كلّية ـ والآخر من كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة كلية اللذين أخرجهما من أن يكونا قياسين وقد يتم فيهما أن يكون قياسين بوجه من الوجوه .

أما الذي من كبرى موجبة كلّية وصغرى سالبة كلية فيكون قياساً في الشكل الأول بعكس المقدمتين جميعاً . وفي الشكل الثالث بعكس الصغرى . أما في الشكل الأول فعلى هذه الصفة : ج ولا على شيء من ب/ و ب على بعض آ/ فج ليست على بعض آ . وأما في الشكل الثالث فعلى هذه الصفة : ج ولا على شيء ب/ وآ على كل ب/ فج ليست على بعض (آ) . وأما الذي من كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة كلية . أما في الشكل الأول فيجري على هذه الصفة : ج ولا على شيء من ب/ وآ على بعض ب/ فج ليست على بعض آ/ .

وقد جرت عادة المفسرين أن يستوا هذه الاقترانات المشبّهة القياسية ، وذلك أنها تنتج غير المطلوب . وهذا هو الفرق بينها وبين الاقترانين اللذين في الشكل الثاني والشكل الثالث اللذين ينتجان بعكس النتيجة . وذلك أن تينك نتجتا غير المطلوب ، فعند عكس النتيجة تنتجان المطلوب . فأما هذه فلا طريق إلى عكس نتيجتها إذا كانت سالبة جزئية . والثالث هو أن المقاييس المهملة والمقاييس الجزئية واحدة .

ومن بعد ما أورده الاشتراكات التي تعمّ الأشكال بأسرها يأخذ في أن يورد الاشتراكات التي تعمّ الشكل الثاني والثالث (۱) ، فهو يقول : إن هذين الشكلين يشتركان في أن نتائجهما تظهر لزومهما لمقدماتهما وتصير كاملة إما بالعكس أو ببرهان الخلف أو بالجميع . فهذا ما يشترك فيه الشكل الثاني والثالث . والضربان المجزئيان من الشكل الأول ويقول إنها بأسرها مفتقرة محتاجة إلى الضربين الأولين من الشكل الأول . وذلك أن ذينك الضربين يجريان مجرى المكتلئن في المقاييس ، وهما الإثنان اللذان في القطر . وذلك أن مقاييس الشكل الثاني : إما

<sup>(</sup>١) والثالث (+ ب ، ج) .

الكليات فتظهر بردّها إلى الضرب الثاني من الشكل الأول وإما الجزئيات فبردّها إلى الضرب الرابع من الشكل الأول . وأما الشكل الثالث فتظهر نتائجه بردّها إلى الضربين الجزئيين من الشكل الأول . فأما الضربان الجزئيان من الشكل الأول فتظهر نتائجهما أكثر إذا استعمل فيهما برهان الخُلف . وعندما تبرهن نتائجهما بالخُلف ببيان بالضربين الكلّيين من الشكل الثاني . وهذه تظهر نتائجهما بردّها إلى الضرب الثاني من الشكل الأول . فإذن جميع الضروب القياسية سوى الضربين الكليين من الشكل الأول . فإذن جميع الضروب القياسية سوى الضربين الكليين من الشكل الأول محتاجة إلى الشكل الأول . وههنا يقطع الإسكندرانيون الحديث والقراءة ويسمّون الباقي الجزء الذي لا يقرأ .

فأما نحن فلنجرِ على سنن أرسطوطاليس ولنأخذ في النظر في صورة القياس المادة الضرورية . وأرسطوطاليس يورد الوفاق بين المقاييس الضرورية والمقاييس (1) الوجودية والخلاف بينهما ويقول : إن الخلاف بينهما من قِبَل المادة وذلك أن مادة تلك المقدمات الوجودية مادة هذه المقدمات الضرورية . والوفاق بينهما هو أن الشروط التي بها يتم القياس الوجودي بها بعينها يتم القياس الضروري ، وعدد الضروب القياسية فيها واحد في الشكل الأول ، أربعة كليات وجزئيات وفي الشكل الثالث ستة (1) كليّان وأربعة جزئية وعدد نتائجها واحد والأشياء التي يظهر بها النتايج واحدة . وكذلك معنى القول على الكل ولا على شيء وعكس السالبة الكلّية فيهما واحد . وكذلك معنى القول على الكل ولا على شيء منه . والنتائج التي تظهر بالعكس والمقدمات وجودية فيما تعكس تظهر والمقدمات فرورية أن الضربين الجزئيين اللذين في الشكل الثاني والثالث ، أعني الرابع من الشكل الثاني والخامس من الشكل الثالث اللذين كانت نتائجهما تظهر بالخلف .

والمقدمات الوجودية لا طريق إلى إثباتها بالخُلف وهي ضرورية من قبَل أنها إن تثبت بالخُلف ونقيض النتيجة ممكن احتجنا إلى استعمال قياس مؤلَّف من

<sup>(</sup>١) والمقاييس (+ ب ، ج) .

<sup>(</sup>٢) ستة (+ ج) .

ضروري وممكن ، وهذا لم يعلّمناه أرسطوطاليس بعد . لكن إظهار ما تم بالافتراض في الشكل بعينه التي هي فيه ، وهذا بأن يفرض من الوسط ما لا يقال علبه الأصغر في الشكل الثاني والأكبر في الشكل الثالث فيظهر ذاك أن نتيجته سالبة جزئية . وههنا ينقطع الكلام في المقاييس الضرورية .

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في الكلام على المقاييس المؤلّفة من المقدمات المختلطة من وجودي وضروري وهو يبدأ بالنظر في المقاييس الكلّية في الشكل الأول . وهو يفيدنا أولاً القانون الذي به يعلم متى تكون النتيجة ضرورية ومتى تكون وجودية والصغرى وجودية فالنتيجة ضرورية .

# ــ ٤ ــ [الكلام في ضروب الشكل الأول]

ومبلغ عدد المقدمات القياسية في الشكل الأول ثمانية : الأول منها من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية وجودية ، فالنتيجة موجبة كلية ضرورية ، بمنزلة قولنا : (آ) على كل ب من الاضطرار / و (ب) على كل (ج) وجوداً فا على كل (ج) من الاضطرار من قبل أن (ج) واحد من (ب) . والضرب الثاني من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ضرورية ، والنتيجة موجبة كلية وجودية ، بمنزلة قولنا : آ على كل ج وجوداً / و ب على كل ج من الاضطرار / ف (آ) على كل ج وجوداً من قبل أن ج واحدة من ب . والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية ضرورية ومن صغرى موجبة كلية وجودية ، النتيجة مالبة كلية ضرورية ، بمنزلة قولنا (آ) ولا على شيء من (ب) من الاضطرار / ف أن ج واحدة من ب . والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة أن ج واحدة من ب . والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة أن ج واحدة من ب . والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة وجوداً و ب على كل ج من الاضطرار / فآ ولا على شيء من ج وجوداً من قبل أن وج واحدة من ب . والضرب الخامس كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة واحدة من ب . والضرب الخامس كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة ج واحدة من ب . والضرب الخامس كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة حدة من ب . والضرب الخامس كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة ج واحدة من ب . والضرب الخامس كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة ج واحدة من ب . والضرب الخامس كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كية ضرورية وصغرى موجبة كلية صورية وصغرى موجبة كلية صورية وصفرية وصفري موجبة كلية صورية وصفري موجبة كلية صورية كلية صورية وصفري موجبة كلية صورية وصفرية و

جزئية وجودية ، والنتيجة موجبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا آ على كل ب من الاضطرار/ و ب على بعض ج وجودا/ فآ على بعض ج من الاضطرار لأن ج واحدة من ب . والضرب السادس من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ضرورية ، والنتيجة موجبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا آ على كل بو وجودا/ و ب على بعض ج من الاضطرار فآ على بعض ج وجوداً لأن ج واحدة من ب . والضرب السابع من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة جزئية وجودية ، والنتيجة سالبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب من الاضطرار و ب على بعض ج وجودا/ فآ ليست على بعض ج من الاضطرار موجبة جزئية ضرورية ومندى ما بعض ج من الاضطرار موجبة جزئية ضرورية ومندى من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ضرورية والنتيجة سالبة جزئية وجودية بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب وجودا و ب على بعض ج من الاضطرار / فآ ليست على بعض ج وجوداً من ب وجوداً و ب على بعض ج من الاضطرار / فآ ليست على بعض ج وجوداً واحدة من ب . فهذه هي ضروب الشكل الأول .

#### ــــ ٥ ــــ [الكلام في ضروب الشكل الثان*ي*]

فأما ضروب الشكل الثاني ثمانية : الأول منها من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية وجودية تنتج سالبة كلية ضرورية . وهذا الضرب يكمل وتظهر نتيجته بعكس السالبة الكلية ، بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب من الاضطرار/ وآ على كل ج وجوداً/ فب ولا على شيء من ج من الاضطرار/ .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ضرورية ، ينتج سالبة كلية وجودية ، بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب وجوداً/ و (آ) على كل (ج) من الاضطرار/ فـ (ب) ولا على شيء من (ج) وجوداً . وهذا الضرب يكمل بعكس السالبة الكلية الوجودية .

والضرب الثالث من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى سالبة كلية وجودية ، ينتج سالبة كلية وجودية ، بمنزلة قولنا آ على كل ب من الاضطرار/ وآ

ولا على شيء من ج وجوداً/ فب ولا على شيء من ج وجوداً . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس السالبة الكلية الوجودية وعكس النتيجة .

والضرب الرابع من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى سالبة كلية ضرورية ، ينتج سالبة كلية ضرورية ، بمنزلة قولنا أ على كل ب وجوداً/ وآ ولا على شيء من ج من الاضطرار/ فـ (ب) ولا على شيء من (ج) من الاضطرار . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس السالبة الكلية وعكس النتيجة .

والضرب الخامس من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة جزئية وجودية ينتج سالبة جزئية وجودية بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب من الاضطرار . وا على بعض ج وجوداً فب ليست على بعض ج من الاضطرار . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس السالبة الكلية الضرورية .

والضرب السادس من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ضرورية ، ينتج سالبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب وجوداً/ وهي على بعض ج من الاضطرار/ فـ (ب) ليست على بعض ج . وهذا الضرب يصير كاملًا بعكس السالبة الوجودية .

والضرب السابع من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى سالبة جزئية ، ينتج سالبة جزئية وجودية . وهذا الضرب يبيّن بالحدود وهي الحيوان والإنسان والأبيض . فالحيوان على كل إنسان من الاضطرار وهو ليس على بعض الأبيض وجوداً .

والضرب الثامن من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى سالبة جزئية ضرورية . أما أرسطوطاليس فيعتقد أن نتيجته سالبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا آ على كل ب وجوداً وهي ليست على بعض ج من الاضطرار/ فـ (ب) ليست على بعض ج وجوداً . وأما اللليس<sup>(۱)</sup> فيعتقد أن نتيجته سالبة جزئية ضرورية . وهذا الضرب يبيّن بالحدود السابقة في الضرب التي تقدمته . فهذه هي الضروب القياسية التي في الشكل الثاني .

<sup>(</sup>١) اكسن ، الإسكندر على الهامش (ب) .

#### [الكلام في ضروب الشكل الثالث]

فأما الضروب القياسية التي في الشكل الثالث فإثنا عشر ضرباً. الضرب الأول منها من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتلج موجبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا : آ على كل ب من الاضطرار/ وج على كل ب وجوداً فا على بعض ج من الاضطرار .

وهذا الضرب يصير كاملًا بعكس الموجبة الكلية الوجودية .

والضرب الثاني من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ضرورية ، ينتج موجبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا آ على كل ب وجوداً/ و ج على كل ب من الاضطرار/ فا على بعض ج من الاضطرار . وهذا الضرب يصير كاملًا بعكس الكبرى والنتيجة .

والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتج سالبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب من الاضطرار/ و ج على كل ب وجوداً/ فآ ليست على بعض ج من الاضطرار . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الموجبة الكلية الوجودية .

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ضرورية ، ينتج سالبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب وجوداً/ و ج على كل ب من الاضطرار/ فآ ليست على بعض ج وجوداً ، وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الموجبة الكلية الضرورية .

والضرب الخامس من كبرى موجبة جزئية ضرورية وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتج سالبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا آ على بعض ب وجوداً/ و ج على كل ب من الاضطرار/ فآ على بعض ج وجوداً . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الكبرى منه والنتيجة .

والضرب السادس من كبرى موجبة جزئية وجودية وصغرى موجبة كلية

ضرورية ، ينتج موجبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا : آ على بعض ب وجوداً/ وج على كل ب من الاضطرار/ فآ على بعض ج من الاضطرار . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الكبرى منه والنتيجة .

والضرب السابع من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة جزئية وجودية ، ينتج موجبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا : آ على كل ب من الاضطرار / و ج على بعض ب وجودا / فا على بعض ج من الاضطرار . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الصغرى منه .

والضرب الثامن من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ضرورية ، ينتج موجبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا : أ على كل ب وجوداً و ج على بعض ب من الاضطرار/ فا على بعض ج وجوداً . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الصغرى منه .

والضرب التاسع من كبرى سالبة جزئية ضرورية وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتج سالبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا : آ ليست على بعض ب من الاضطرار/ وج على كل ب وجوداً/ فا ليست على بعض ج وجوداً. وهذا الضرب يبين بالحدود التي يتضح بها هي : اليقظان والحي والإنسان والحد الأوسط الحي (١١).

والضرب الحادي عشر من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة جزئية وجودية ، ينتج سالبة جزئية ضرورية ، بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب من الاضطرار/ و ج على بعض ب وجوداً/ فآ ليست على بعض ج من الاضطرار وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الصغرى منه .

والضرب الثاني عشر من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ضرورية ، ينتج سالبة جزئية وجودية ، بمنزلة قولنا : اَ ولا على شيء من ب

<sup>(</sup>١) الضرب العاشر (- أ ، ب ، ج) .

وجوداً/ و ج على بعض ب من الاضطرار/ فآ ليست على بعض ج وجوداً . وهذا الضرب يصير كاملاً بعكس الصغرى منه .

فقد أتينا على تعديد الضروب القياسية الكائنة من مقدمتين مختلطين في الشكل الثالث وبالجملة في الأشكال الثلاثة ، وبيّنا أي الاقترانات نتيجتها ضرورية وأيها نتيجتها وجودية . فأما ثامسطيوس وجماعة من المفسّرين الجهلة فيعتقدون أن نتائجها بأسرها وجودية لأنهم يعتقدون النتيجة تشبه أحسن ما في المقدمات في الكمية والجهة .

وأرسطوطاليس من بعد ذلك يأخذ في تعليمنا صورة القياس في المادة الممكنة . ولمّا كان الممكن إسماً مشتركاً يقع على معان كثيرة فهو يذكر المعنى الذي كلامنا فيه ويقول : إن الممكن الذي كلامنا فيه هو الذي ليس بضروري وإن فرض وجوده لم يلزم منه محال . وهذا هو الممكن الخاص ، أعني الذي هو غير موجود ويمكن فيه أن يوجد ويمكن أن لا يوجد . وذلك أنه إن لم يكن ليس بضروري فهو ضروري وما كان ضرورياً فهو غير ممكن .

ومن بعد (١١) ذكره الممكن الذي كلامه فيه يعلمنا عكسه ، فيقول إن العكس الممكن هو اشتراك مقدمتين في حدودهما والصدق والخلاف في الكيفية بمنزلة قولنا : ممكن أن يوجد كل إنسان كاتباً ممكن أن لا يوجد كل إنسان كاتباً موبالجملة العكس الممكن هو صدق السالبة مع الموجبة كلية كانت أو جزئية أو مهملة . وأعني بالسالبة لا سالبة الممكن لكن السالبة الممكنة التي هي موجبة معدولة .

# - ۷ \_ [الكلام في عكس الممكن الخاص]

ومن بعد تعليمه عكس الممكن المطلق ، يقسّم الممكن ويعلّمنا عكوسه

<sup>(</sup>۱) بعد (+ ب و ج<sup>)</sup> .

الخاص لكل واحد من أقسامه . وهو يقسّم الممكن إلى ثلاثة أقسام : إلى الممكن الذي على الأكثر بمنزلة قولنا : كل إنسان ذو خمس أصابع<sup>(1)</sup> وهو الذي سببه الطبيعة . وذلك<sup>(۲)</sup> أن الطبيعة على الأكثر تعمل من مشي الإنسان إنساناً ، وقد يجوز أن لا تفعل الطبيعة من مشي الإنسان إنساناً لعلّة موافقة المادة . وإلى الممكن الذي على التساوي وهو الذي سببه الرويّة بمنزلة التطرق في الزمان المستقبل ودخول الحمام وما يجري مجرى ذلك . وإلى الممكن الذي على الأقل وهو الذي كون الحر في الشتاء والبرودة في الصيف .

وأما عكس الممكن الذي على الأكثر فهو اشتراك مقدمتين في حدودهما واختلاف الكيفية وبقاء الترتيب والصدق ، أعني أن الممكن أن يوجد فيه يصدق مع ممكن أن لا يوجد سوى أن إمكان الوجود فيه أكبر من إمكان لا يوجد . والذي على التساوي فهو الذي إمكان الوجود فيه ولا إمكانه بالسواء . والذي على الأقل فهو الذي كان الوجود فيه أقل من لا إمكانه . ولما كان الممكن الخاص (أ) ينقسم إلى ثلاثة أقسام فنحن نخصص القسم الذي منه وعليه يكون القياس ، ونقول إنه الممكن الذي على الأكثر من قبَل أن الذي على التساوي والذي في الندرة فهو غير دائم . والقياس يكون على الإنبة الدائمة والمحصلة .

# ــ ^ ــ الله ــ الم ــ الم ــ الم ــ الم ــ الم الكلام في عدد الضروب القياسية ذوات الجهة في الشكل الأول]

ومن بعد فراغه (<sup>(۰)</sup> من هذه الأشياء يأخذ في تعليمنا صورة القياس في المادة الممكنة ، وهو يبدأ (<sup>(۱)</sup> بتعليمنا ذلك في الشكل الأول . ويقول إن <sup>(۷)</sup> عدد

<sup>(</sup>۱) بضائم (۱) . (۲) كذلك (۱) .

<sup>. (†)</sup>  $i_{2}(++)$  . (\*) الخاص مكرّرة (أ) .

 <sup>(</sup>٥) فراغ أرسطوطاليس (ب و ج) .
 (٦) جملة : في تعليمنا . . . يبدأ (- ب) .

<sup>(</sup>٧) إن (- ب) .

الضروب القياسية في الشكل الأول ثمانية : أربعة منها كاملة وأربعة غير كاملة . الأول منها من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى موجبة كلية ممكنة ، نتيجته موجبة كلية ممكنة ، بمنزلة قولنا : آ ممكن أن يوجد لكل ب/ وب ممكن أن يوجد لكل ج/ فا ممكن أن يوجد لكل ج/ فا ممكن أن يوجد لكل ج

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة كلية ، نتيجته سالبة كلية ممكنة (١) ، بمنزلة قولنا آ ممكن أن لا يوجد لكل ب/ وب ممكن أن لا الاركاني يوجد لكل ج/ فا ممكن أن لا يوجد لكل ج .

والضرب الثالث من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية ، ينتج موجبة جزئية ممكن أن يوجد لبعض جزئية ممكن أن يوجد لبعض ج/ فا ممكن أن يوجد لبعض ج/ فا ممكن أن يوجد لبعض ج.

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى موجبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة جزئية ممكنة ، بمنزلة قولنا : آ ممكن أن لا يوجد لكل ب/ وب ممكن أن يوجد لبعض ج/ فآ ممكن أن لا يوجد لبعض ج .

والضرب الخامس من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة كلية ممكنة أن لا يوجد لشيء من ب/ وب ممكن أن لا يوجد بشيء من ج . وهذا الضرب غير كامل وإنما يكمل بعكس الصغرى منه العكس الممكن .

والضرب السادس من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج موجبة كلية مبكنة ، وب ولا شيء ينتج موجبة كلية ممكنة ، بمنزلة قولنا : آ على بعض ب بالإمكان ، وب ولا شيء من ج بالإمكان / ف (آ) على كل ج بالإمكان . وهذا الضرب يكمل بعكس الصغرى العكس الممكن .

والضرب السابع من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية جزئية

<sup>(1)</sup>  $\alpha(\pi, \pi)$  (7)  $\alpha(\pi, \pi)$  (7)  $\alpha(\pi, \pi)$  (9)  $\alpha(\pi, \pi)$ 

ممكنة ، وينتج سالبة جزئية ممكنة ، بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب بالإمكان/ وب ليس على بعض ج بالإمكان/ فـ (آ) ليس على بعض ج بالإمكان . وهذا الضرب يظهر بعكس الصغرى العكس الممكن .

والضرب الثامن من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى سالبة جزئية ممكنة (۱) ، بمنزلة قولنا : آ على كل ب بالإمكان/ وب ليست على بعض ج بالإمكان . وهذا الضرب يكمل بعكس الصغرى المكن أن وهذه هي (۲) ضروب الشكل الأول الناتجة ، فأما باقي الضروب فكلها غير ناتجة لأنها عند نقلها في المواد يلزمها الإيجاب الكلي والسلب الكلي وهذان ضدان .

# - - - - المقاييس الكائنة من خلط الممكن والوجودي

# في الشكل الأول]

ومن بعد هذا يأخذ في النظر في المقاييس المؤلّفة من ممكن ووجودي . ويبلغ عدد الاقترانات القياسية الناتجة في هذا الشكل إثنا عشر اقتراناً ، وجميع نتائجها ممكنة سوى المقاييس التي كبراها سالبة كلية وجودية فإنها تنتج سالبة الاضطرار بحسب ما قاد إليه برهان الخُلف .

والضرب الأول من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتج موجبة كلية ممكنة ، بمنزلة قولنا آ على كل ب بالإمكان / وب على كل ج وجودا / ف (آ) على كل ج بالإمكان ( $^{(7)}$  لأن ج واحدة من ب . وهذا الضرب الكامل .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية موجبة ممكنة وصغرى موجبة كلية والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية ممكنة ، بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب بالإمكان/

<sup>(</sup>١) جملة : وصغرى. . . ممكنة (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) وهو هذه (أ) . (٣) بالإمكان (+ ب و ج) .

وآ على كل ج وجوداً/ فـ (آ) ولا على شيء من ج بالإمكان لأن ج واحدة من ب . وهذا الضرب كامل .

والضرب الثالث من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى موجبة جزئية وجودية ، ينتج موجبة جزئية ممكنة ، بمنزلة قولنا : آ على كل ب بالإمكان/ و معض ج بالإمكان/ لأن ج من واحد من ب . وهذا الضرب كامل .

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى موجبة جزئية وجودية ، ينتج سالبة جزئية ممكنة ، بمنزلة قولنا آ ولا على شيء من ب بالإمكان/ وب على بعض ج وجوداً/ فـ (آ) ليست على بعض ج بالإمكان/ لأن ج واحدة من ب .

فهذه هي الضروب التي كبراها ممكنة وصغراها وجودية وجميعها كاملة . وقبل أن يعلّمناه عن الضروب التي كبراها وجودية وصغراها ممكنة ، بين أنه متى كان لنا مقدَّم وتال لازم له من الاضطرار ، كان المقدَّم بحال ما من الأحوال أعني ضرورياً أو ممكناً أو كذباً غير محال ، فإن التالي ينبغي أن يكون بهذه الصفة بمنزلة (آ) و (ب) . ولنجعل الألف هي المقدَّم و (ب) هي التالي ، فإن كان (آ) ممكنة فإن (ب) ينبغي أن تكون ممكنة . فإن لم تكن هذه الصفة فإنه يلزم أن تكون (آ) ممكنة وغير ممكنة وغير ممكنة فلأنها مفروضة هكذا ، وأما غير ممكنة فبحسب العكس الكائن مع التضاد وذلك أن يرفع التالي برفع المقدَّم . وأرسطوطاليس يجعل الألف مكان المقدمات والـ (ب) مكان النتيجة فيقول : إنه إن كانت المقدمات بحال ما فيجب أن تكون النتيجة بتلك الحال بعينها . وإذ قد قدّمنا(۲) هذا الأصل فلنعد إلى سبيلنا فنقول :

والضرب الخامس من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ، ينتج موجبة كلية ، منتج موجبة كلية مكنة ، بمنزلة قولنا : آ على كل ب وجوداً/ وعلى كل ج بالإمكان/ فـ (آ) على كل ج بالإمكان . فإن لم تكن هكذا فلتكن آ من الاضطرار ولا على

<sup>(</sup>۱) وغير ممكنة (+ ب و ج) · (۲) بيننا (+ ب) .

شيء من ج ، ولننقل المقدمة القابلة ب على كل ج بالإمكان ، ولنجعلها وجوداً وهذا كذب إلا أنه غير محال . ونعمل القياس هكذا : أ ولا على شيء من ج من الاضطرار/ وب على كل ج وجوداً . ف (آ) ليست على بعض ب من الاضطرار . وقد كانت على كلها وجوداً وهذا محال . فإذن آ على بعض (۱) ب كل ج بالإمكان ، وهذا محال لم يجب عن المقدمة المنقولة التي هي كذب غير محال ، فبقي أن يكون وجوبه عن نقيض النتيجة المفروضة . وههنا يقول أرسطوطاليس إن المقدمات الكلية المحمولة فيما (۲) ينبغي أن يوجد دائماً لا في زمان ما . وذلك أنه إن أخذ في زمان ما صار الضرب الأول من الشكل الأول يلزمه الأضداد وهذا شنع ، بمنزلة قولنا : الإنسان موجود في كل متحرّك إذا لم يتحرّك سواه/ والمتحرّك ممكن في كل فرس/ فالإنسان من الاضطرار ولا على شيء من الفرس . وأيضاً الحي في كل متحرّك وجوداً والمتحرّك ممكن لكل إنسان/ فالحي على كل إنسان من الاضطرار .

والمفسّرون يزعمون أن المقدمات الكلية يناسبها الزمان الدائم ، والجزئية زمان ما<sup>(۱)</sup> وبهذه (1) إنما خصّه بهذا الموضع لحاجته إلى نقل الممكنة إلى الوجودية .

والضرب السادس من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار . وهذه النتيجة تدعى نصف الممكن لأنها تفعل نصف فعل الممكن ، بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من ب وجوداً/ وب على كل ج بالإمكان/ ف (آ) ولا على شيء من ج بالإمكان/ . وهذه النتيجة تنتج بالخُلف ، وذلك أنه إن لم يكن آ ولا على شيء من (ج) بالإمكان فليكن على كلها من الاضطرار . ولنقل المقدمة القائلة (ب) على كل (ج) بالإمكان ولنجعلها وجودية ولنعمل القياس هكذا : (آ) على كل ج من الاضطرار/ و (ب) على كل (ج) وجوداً . ف (آ) على بعض ب من الاضطرار . وقد كانت ولا على شيء منها

<sup>(</sup>۱) بعض (- ب و ج) . (۲) فيها (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) ما (- ب) . (٤) وبهذا (ب) .

وجوداً وهذا محال . فإذن (آ) ولا على شيء من ج ليس من الاضطرار .

والضرب السابع من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار ، بمنزلة قولنا : (آ) ولا على شيء من (ب) وجوداً/ و (ب) ولا على شيء من (ج) بالإمكان/ ف (آ) ليست من الاضطرار على شيء من (ج) . وهذا الضرب يتبيَّن بعكس الصغرى العكس الممكن وبرهان الخُلف . وهذا العكس يبقي الاقتران في الشكل بعينه وإنما يخرجه من أن يكون غير قياسي . فأما العكس المطلق فإنه يُرد من شكل إلى آخر . وذلك أن الصغرى إذا عكست بالعكس الممكن عاد هذا الاقتران إلى الاقتران السادس وهذا كان ينتج سالبة الاضطرار ، فلهذا إذن بهذه الصفة .

والضرب الثامن من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى سالبة كلية وممكنة ، ينتج موجبة كلية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن وبرهان الخُلف ، بمنزلة قولنا : آ على كل (ب) وجوداً و (ب) ولا على شيء من (ج) بالإمكان ف (آ) على كل (ج) بالإمكان . وذلك أنه عندما تعكس الصغرى يعود الاقتران إلى الضرب الخامس بنتيجة موجبة كلية ممكنة ، فنتيجة هذا الاقتران موجبة كلية ممكنة .

والضرب التاسع من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة ، بمنزلة قولنا : (آ) على كل ب وجوداً/ و (ب) على بعض (ج) بالإمكان/ فـ (آ) على بعض (ج) بالإمكان . وهذه النتيجة تتبيّن بالخلف بأن يؤخذ نقيض النتيجة وتنقل الصغرى من الإمكان إلى الوجود .

والضرب العاشر من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار جزئية . وهذه النتيجة تتبيّن بالخُلف بأن يؤخذ نقيض النتيجة وتنقل الصغرى من الإمكان إلى الوجود ، وهو كذب غير محال .

والضرب الحادي عشر من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار بعكس الصغرى العكس الممكن وبرهان الخُلف . وذلك أن عند عكس الصغرى العكس الممكن يرجع هذا الاقتران إلى الضرب العاشر ونتيجته سالبة الاضطرار جزئية .

والضرب الثاني عشر من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة جزئية ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن البرهان الخُلف . وذلك أن عند عكس الصغرى العكس الممكن يرجع هذا الاقتران إلى الاقتران التاسع . وقد كان ينتج موجبة جزئية ممكنة . فهذا إذن بهذه الصفة . فهذه هي الاقترانات الناسية والكائنة من خلط الضروري والممكن .

#### \_ 1. \_

## [المقاييس الكائنة من خلط الضروري والممكن في الشكل الأول]

ومن بعد هذا يأخذ في تعليمنا عن المقاييس الكائنة من خلط الضروري والممكن . وعدد هذه القياسات إثني<sup>(۱)</sup> عشر كعدد المقاييس الكائنة من خلط الوجودي والممكن ، ونتائجها بأسرها ممكنة سوى المقاييس التي كبراها سالبة ضرورية فإن نتيجتها سالبة وجودية .

والضرب الأول من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى موجبة كلية ضرورية ، ينتج موجبة كلية ممكنة . وهذا الضرب كامل .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى موجبة كلية ضرورية ، ينتج سالبة كلية ممكنة . وهو كامل .

والضرب الثالث من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية ضرورية ، ينتج موجبة جزئية ممكنة . وهذا الضرب كامل .

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى موجبة جزئية ضرورية ، ينتج سالبة جزئية ممكنة .

والضرب الخامس من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج موجبة كلية ممكنة بالخُلف .

<sup>(</sup>١) إثنا (أ) .

والضرب السادس من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة كلية وجودية بعكس الصغرى العكس الممكن وبرهان الخُلف .

والضرب السابع من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة كلية وجودية يتضح بالخُلف .

والضرب الثامن من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج موجبة كلية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن بالخُلف .

والضرب التاسع من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة ويتضح بالخُلف .

والضرب العاشر من سالبة كلية ضرورية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة جزئية وجودية وبالخلف وبعكس الصغرى العكس الممكن .

والضرب الحادي عشر من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة جزئية وجودية ويتضح بالخُلف .

والضرب الثاني عشر من كبرى موجبة كلية ضرورية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة ويتضع بعكس الصغرى العكس الممكن وبالخلف . فهذه الضروب الكائنة في الشكل الأول من خلط الضروري والممكن .

# [المقاييس ذوات الجهة

في الشكل الثاني]

وأرسطوطاليس يأخذ في تعليمنا من بعد ذلك المقاييس الممكنة في الشكل الثاني . وهو يقول : إنه لا يكون قياس في الشكل الثاني من ممكنتين لا موجبتين ولا سالبتين ولا موجبة وسالبة . لأن السلب ينقلب فيصير موجب بحسب العكس الممكن وكذلك الموجبة سالبة ، فيصير جميع المقاييس في الشكل الثاني الكائنة

من ممكنتين من موجبتين (١) ، وقد اتضح أنه لا يكون اقتران قياسي في الشكل الثاني من موجبتين .

فأما أرسطوطاليس فيقول إنه لا تنتج المقاييس في هذا الشكل إذا كانت المقدمات ممكنة من قِبَل أن السالبة الكلية الممكنة لا تنعكس ، ومقاييس هذا الشكل إنما تكمل نتائجها بعكس السالبة الكلية . وهو يبيّن أن السالبة الكلية الممكنة لا ينعكس بثلاث بيانات .

البيان الأول يجري على هذه الصفة : إن كانت سالبة الكلية تنعكس على ذاتها لزم من ذلك أن تنعكس الموجبة الكلية على ذاتها ، وهذا خلاف الحق ، بمنزلة قولنا : آ ممكن أن يكون ولا شيء من - وهذه يصدق معها أن آ ممكنة أن تكون على كل - فإنْ انعكس على تلك القضية القائلة - ولا على شيء من - انعكس على هذه القضية القائلة - على كل - وهذا خلاف الصواب .

والبيان الثاني هو من الأمور هو إنْ كان ولا واحداً من الناس يمكن أن يوجد أيض/ فالعكس الصحيح هو أن بعض الأبيض ليس بإنسان من الاضطرار ، ولا القول بأنه ولا واحد من البيض يمكن أن يكون إنساناً .

والبيان الثالث وهو إن رام رائم تبيّنها بالخلف لم يمكنه . فأما ثاوفرسطس فزعم أن السالبة الكلية الممكنة تنعكس على ذاتها ، ويأخذ في بيانها بالخُلف ويقول : إنْ كان آ ممكن ألا يوجد لشيء من ب/ ف (ب) ممكن أن لا يوجد بشيء من (آ) . والبيان على السالبة أنه إن لم يكن هذا ممكناً ف (ب) ليس يمكن أن لا يوجد لشيء من (آ)/ وهذه يصدق معها ب من الاضطرار على بعض آ وهذه تعكس/ فيحصل آ من الاضطرار على بعض ب . وقد كانت ممكنة أن لا توجد لكلها وهذا محال . وهذا المحال أوجبه قولنا ليس ممكن ، فممكن إذن أن لا يوجد لشيء من آ .

أرسطوطاليس يفسد هذه الطريقة بأن يرى أن النقيض لم يوجد على ما

<sup>(</sup>١) وقد اتضح. . . من موجبتين (- أ) (+ ب و ج) .

تحت . وذلك أنه ليس نقيض ممكن أن لا يوجد الذي يقوم مقام ليس يمكن من الاضطرار أن يوجد في البعض صادقة معها حسب ، لكن من الاضطرار أن لا يوجد في البعض .

فأما السالبة الجزئية الضرورية فلأنها لا تنعكس بالمناقض . فلا يتم البيان بالخُلف . فلا يصح عكس السالبة الكلية الممكنة .

#### \_ 11 \_

# [المقاييس الكائنة من خلط الوجودي والممكن في الشكل الثاني]

وأرسطوطاليس من بعد هذا يأخذ في تعليمنا الاقترانات القياسية من خلط الوجودي والممكن في الشكل الثاني . ومبلغ عدد الاقترانات القياسية من خلط الوجودي والممكن في الشكل الثاني<sup>(۱)</sup> . ومبلغ عدد الاقترانات ستة : الأول منها من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار بعكس الصغرى العكس الممكن وبعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار بعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الصغرى العكس الممكن وعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الخامس من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية وجودية

<sup>(</sup>١) من خلط. . . الثاني (+ ب و ج) .

ينتج سالبة الاضطرار بعكس الكبرى العكس الممكن وعكس الصغرى العكس المطلق وعكس النتيجة .

والضرب السادس من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية وجودية ، ينتج سالبة الاضطرار بعكس الصغرى العكس المطلق وعكس النتيجة . فهذه هي الضروب القياسية الكاثنة من خلط الممكن والوجودي في الشكل الثاني .

#### \_\_ 17 \_\_

## [المقاييس الكائنة من خلط الممكن والضروري في الشكل الثاني]

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في أن يعلّمنا خلط الممكن والضروري في هذا الشكل. ومبلغ عدد الضروب الناتجة في هذا الخلط ستة : الأول منها من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة كلية وجودية بعكس الكبرى العكس المطلق وعكس الصغرى العكس الممكن .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة وجودية كلية بعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة جزئية وجودية بعكس الصغرى العكس الممكن وعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الرابع من كبرى سالبة كلية ضرورية وصغرى جزئية موجبة ممكنة ، ينتج سالبة جزئية وجودية بعكس الكبرى العكس المطلق .

والضرب الخامس من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية ضرورية ، ينتج سالبة وجودية بعكس الكبرى العكس الممكن وعكس الصغرى العكس المطلق وعكس النتيجة . والضرب السادس من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى سالبة كلية ضرورية ، ينتج سالبة وجودية بعكس الصغرى العكس المطلق وعكس النتيجة . فهذه هي الضروب القياسية الكائنة من خلط الضروري والممكن في الشكل الثانى .

#### \_ 18 \_

# [المقاييس ذوات الجهة في الشكل الثالث]

وأرسطوطاليس يأخذ في تعليمنا المقاييس الممكنة والمختلطة من الممكن والوجودي والممكن والضروري في الشكل الثالث وهذا<sup>(۱)</sup> المقاييس الكائنة ، وهو يقول إن عدد الاقترانات القياسية الكائنة من مقدمات ممكنة وصغرى موجبة كلية إثنا<sup>(۱)</sup> عشر اقتراناً ، أربعة كلية : الأول منها من كبرى موجبة كلية وصغرى موجبة كلية ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق .

والثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة كلية ، ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن والمطلق .

والثالث من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة كلية ، ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن والمطلق .

والرابع من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة كلية ، ينتج موجبة جزئية بعكس الصغرى العكس الممكن والعكس المطلق .

وأربعة من كبرى جزئية وصغرى كلية : الأول منها من كبرى موجبة جزئية وصغرى موجبة كلية ، ينتج موجبة جزئية وممكنة بعكس الكبرى العكس المطلق وعكس النتيجة العكس المطلق .

والضرب الثاني من كبرى سالبة جزئية وصغرى سالبة كلية ، ينتج سالبة

<sup>(</sup>١) هذا (- ب) .

<sup>(</sup>٢) إثني (ب) .

جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن<sup>(١)</sup>.

والضرب الثالث من كبرى سالبة جزئية وصغرى موجبة كلية ، ينتج سالبة جزئية بالخُلف . ويجوز أن ينتج بعكس الكبرى العكس الممكن والمطلق وعكس النتيجة العكس المطلق .

والضرب الرابع من كبرى موجبة جزئية وصغرى سالبة كلية ، ينتج موجبة جزئية بعكس الصغرى العكس<sup>(٢)</sup> الممكن والكبرى المطلق وعكس النتيجة .

وأربعة من كبرى كلية وصغرى جزئية : الأول منها من موجبة كلية وصغرى موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية وصغرى سالبة جزئية ، ينتج سالبة جزئية بعكس الصغرى العكس المطلق والعكس الممكن .

سالبة جزئية الكليات لأن الصغرى ممكنة فلا يتحصل الأصغر واحد من الأوسط .

والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وصغرى موجبة جزئية ، ينتج سالبة جزئية (٣) بعكس الصغرى المطلق (٩) .

والضرب الرابع من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة جزئية ينتج موجبة جزئية بعكس الصغرى العكس المطلق والعكس الممكن . فهذه هي الضروب الكائنة في الشكل الثالث من مقدمات ممكنة (٤) .

<sup>(</sup>١) الممكنة (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) العكس (- أو ب) .

<sup>(</sup>٣) جملة : الكليات لأن الصغرى ممكنة فلا يتحصل الأصغر واحد من الأوسط (+ أ) .

<sup>(\*)</sup> يورد المخطوط بين مقطعي الضرب الثاني والضرب الثالث هذه الجداول .

<sup>(</sup>٤) الممكنة (ب) .

#### الكلّبات(١)

موجبة موجبة ينتج موجبة جزئية بعكس الصغرى العكس المطلق وبالخُلف.

سالبة , سالبة ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الصغرى الممكن والمطلق بالخُلف.

أ سالبة أم موجبة ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الصغرى المطلق للمسلم المسلم المسلم

موجبة الله سالبة ينتج موجبة جزئية ممكنة تعكس الصغرى الممكن والمطلق وبالخُلف.

موجبة موجبة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق. سالبة ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى.

#### الجزئيات<sup>(۲)</sup>

#### = كبرى كلية وصغرى جزئية =

موجبة موجبة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق و مالخُلف.

وبالخُلف. سالمة . ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الصغرى العكس

را. موجبة بم موجبة ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الصغرى العكس المطلق.

٧ سالبة الممكن والمطلق وبالخُلف.

. سالبة ﴿ الله عنتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن والمطلق وبالخُلف.

موجبة موجبة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق. سالبة سالبة ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق.

(١) واللوح في صفحة اليسرى فليراجع (+ ب) ؛ الكليات (- أ) . (٢) الجزئيات (- ب و ج)

#### = كبرى جزئية وصغرى كلية =

موجبة موجبة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الكبرى العكس المطلق وعكس النتيجة.

سالبة سالبة ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن وسان الخُلف.

سالبة لم موجبة ينتج سالبة جزئية ممكنة بالخُلف.

موجبة أم سالبة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن وعكس الكبرى العكس المطلق.

موجبة الله موجبة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الكبرى المطلق وعكس النتيجة.

سالبة موجبة ينتج سالبة جزئية بالخُلف.

#### \_ 10 \_

#### [المقاييس الكائنة من خلط الممكن والوجودي في الشكل الثالث]

ومن بعد ذلك يعلمنا أرسطوطاليس المقاييس الكائنة من مقدمات ممكنة ووجودية في هذا الشكل . ومبلغ عدد الاقترانات القياسية الكائنة من هذا الاختلاط ثمانية عشر اقتراناً ، ستة كلية : الأول منها من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية وجودية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق وبالخُلف .

والضرب الثاني من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار جزئية بعكس الصغرى الممكن والمطلق وبالخُلف .

والضرب الثالث من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار الجزئية بعكس الصغرى العكس المطلق وبالخُلف .

والضرب الرابع من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى سالبة كلية ممكنة ،

ينتج موجبة جزئية بعكس الصغرى العكس المطلق والممكن وبالخُلف.

والضرب الخامس من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق والممكن وبالخُلف .

والضرب السادس من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى موجبة كلية وجودية ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق .

وستة من كبرى كلية وصغرى جزئية (١٠): الأول منها من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق وبالخُلف .

والثاني من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار جزئية بعكس الصغرى العكس الممكن والمطلق وبالخُلف .

والثالث من كبرى سالبة كلية وجودية وصغرى موجبة جزئية ممكنة ، ينتج سالبة الاضطرار جزئية بعكس الصغرى العكس المطلق(٢) .

والرابع من كبرى موجبة كلية وجودية وصغرى سالبة جزئية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن والمطلق وبالخُلف .

والخامس من كبرى موجبة كلية ممكنة وصغرى موجبة جزئية وجودية ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق .

والسادس من كبرى سالبة كلية ممكنة وصغرى موجبة جزئية وجودية ، ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس المطلق .

وستة (٢) من كبرى جزئية وصغرى كلية : الأول منها من كبرى موجبة جزئية

<sup>(</sup>١) جملة كلية . . . جزئية (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) المطلق (- أ) . (٣) ومنه (أ) .

وجودية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الكبرى العكس المطلق وعكس النتيجة .

والثاني من كبرى سالبة جزئية وجودية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن وبيان الخُلف .

والثالث من كبرى سالبة جزئية وجودية وصغرى موجبة كلية ممكنة ، ينتج سالبة جزئية ممكنة بالخُلف .

والرابع من كبرى موجبة جزئية وجودية وصغرى سالبة كلية ممكنة ، ينتج موجبة جزئية ممكنة بعكس الصغرى العكس الممكن وعكس الكبرى المطلق وعكس النتيجة .

والخامس من كبرى موجبة جزئية ممكنة وصغرى موجبة كلية وجودية، ينج موجبة جزئية ممكنة بعكس الكبرى العكس المطلق وعكس النتيجة .

والسادس من كبرى سالبة جزئية ممكنة وصغرى موجبة كلية وجودية ، ينتج سالبة جزئية بالخُلف . فهذه هي الضروب الكائنة في الشكل الثالث من خلط الوجودي والممكن .

#### \_ 17 \_

## [المقاييس الكائنة من خلط الممكن والضروري في الشكل الثالث]

ومن بعد هذا يعلّمنا أرسطوطاليس الاقترانات القياسية الكائنة في هذا الشكل من المقدّمات الممكنة والضرورية ، ومبلغ عددها ثمانية عشر اقتراناً ، وصورتها كصورة التي تقدّمها . ولهذا ما استغنينا عن إعادتها ، سوى أن التي فيها سالبة كلية اضطرارية ينتج سالبة وجودية وممكنة وفي الاختلاط المقدمة كانت تنتج سالبة الاضطرار . وههنا ينقطع الكلام في صورة القياس في الأشكال الثلاثة في المواد بأسرها الوجودية والضرورية والممكنة مفردة أو مختلطة .

وأرسطوطاليس يأخذ بعد ذلك في تعليمنا أشياء كثيرة يسلّمها تسلّماً قبل تعلّمه صورة القياس. وهذه المعاني يعدّدها أربعة: الأول منها أن الأشكال ثلاثة، وأن جميع المقاييس ترتقي إلى الضربين الأولين من الشكل الأول الشرطية والحزئية والتي بالخُلف.

والثاني أن القياس لا بدّ فيه من مقدمة كلية ومقدمة موجبة .

والثالث أن القياس البسيط إنما يكون من مقدمتين وثلاثة حدود وحدًا أوسط .

والرابع أن (١) النتيجة تشبه أخس ما في المقدمات . وهو يبتدىء بالمطلوب الأول ، ويبيّن أن جميع المقاييس ترتقي إلى الضربين الكليين من الشكل الأول ويقول : إن القياس إما أن يكون جزئياً أو شرطياً أو يجري على طريق الخُلف . فالقياس الجزمي لا يتم من مقدّمة واحدة وأقل ما يكون من مقدّمتين بينهما وصلة وحدّ أوسط ، إما أن يكون بين الطرفين فيكون الشكل الأول ، أو فوقهما فيكون الشكل الثاني ، أو تحتهما فيكون الشكل الثالث . فيتضح من ذلك أن الأشكال الثلاثة ، وكل قياس جزمي ، إنما يكون في واحد من الأشكال الثلاثة . وقد بين أن جميع ضروبها سوى الضربين الكليّين من الشكل الأول إنما تكون تتضح بالضربين الأولين من الشكل الأولى .

فإذن جميع المقاييس الجزمية إنما تتضح بالضربين الأوّلين من الشكل الأول . فأما التي بالخُلف فهي مركّبة من الشرط والجزم ، والذي يبين فيها إنه هو الجزم وهذا هو نقيض النتيجة . وذلك أن هذه إذا بيّن كذبها صدق نقيضها . والمقاييس الجزمية إنما تكون في واحد من الأشكال الثلاثة ، والأشكال الثلاثا ترتقي إلى الضربين الأولين من الشكل الأول ، وكذلك المقاييس الشرطية . وذلك

أن المقاييس الشرطية مركَّبة من تبيّن من الوضع وما يتلو الوضع ، والوضع هو المقدمة الشرطية . وهذه تنقسم إلى المقدَّم والتالي بمنزلة قولنا : إنْ كان الإنسان ناطقاً فهو ذو تميّز . وما يتلو الوضع ينقسم إلى الاستثناء والنتيجة . والاستثناء بمنزلة قولنا : لكن الإنسان ناطق والنتيجة بمنزلة قولنا : فهو إذن ذو تميّز . والذي يتبيَّن من ذلك إنما هو الاستثناء وبيانه بالجزم وسائر المقاييس الجزمية يكون بواحد من الأشكال الثلاثة ، والأشكال الثلاثة تنتج بالضربين الأولين من الشكل الأول . فإذن جميع المقاييس الجزمية والتي بالخُلف والشرطية يكمل ويتم بالضربين الأولين من الشكل الأول . وينبغي أن يُعلم أن المقاييس الشرطية عددها خمسة : إثنان منها متصلان ، ومعنى متصل هو أن الوضعية التالي فيها متصل بالمقدِّم ليس بينهما حرف أو غير ذلك . والتالي دائماً يلزم العموم والمساواة . وهذه : إما بوجود المقدّم لوجود التالي ، أو برفع التالي يرفع المقدّم بمنزلة قولنا : إنْ كان الإنسان موجوداً فالحيوان موجود ، لكن الإنسان موجود فالحيوان موجود (١) . وبمنزلة قولنا: إن كان النهار موجوداً فالضياء موجود/ لكن ليس الضياء موجوداً/ فليس النهار موجوداً . وإثنان منفصلان . ومعنى منفصل هو أن التالى فيها منفصل من المقدّم بحرف (إما) و (أو) ، مثل قولنا : إما أن يكون النهار موجوداً وإما أن يكون (الليل) موجوداً . وهذان إما برفع أحدهما بوجود الآخر ، وإما بوجود أحدهما برفع الآخر ، بمنزلة قولنا : إما أن يكون الليل موجوداً وإما أن يكون النهار/ لكن النهار موجود/ فليس الليل موجوداً . وبمنزلة قولنا إما أن يكون الليل موجوداً أو النهار/ لكن ليس النهار موجوداً/ فالليل إذن موجود .

والخامس منها على طريق السلب ، وهو الذي الوضعية فيه تجري على طريق السلب ، بمنزلة قولنا : هذا ليس هو أحمر وأصفر لكنه أحمر فليس هو أصفر . فالمقاييس التي من المضاف فقوم أدخلوها في الحملية ، وقوم في الشرطية ، وقوم قالوا إنها صنف آخر . والحق هو أنها من الحملية . والمقاييس

<sup>(</sup>١) جملة : لكن. . . موجود (+ ب و ج) .

التي من المضاف هي التي أن يكون من النسبة وبالجملة في الأشياء التي فيها الإضافة ، بمنزلة قولنا : إن حال كون في العدل المدنية والإنسان الواحد حال واحدة ، وكون العدل في المدنية يكون بحسب أعمال أجزائها الخاصة ، فيكون العدل في الإنسان أيضاً يتم بحسب الأفعال التي تخص أجزاؤه ، وهذا يكون حملياً . هكذا حال العدل في الإنسان هي حالية/ وحال العدل في المدنية نصفه فلانية/ فحال العدل في الإنسان بتلك الصفة .

فأما المقاييس التي بثلاثة حدود فهي مقاييس شرطية وإن كانت بأكثر من ثلاثة حدود ، بمنزلة قولك : إن كان سقراط إنساناً فهو ناطق ، فإن كان ناطقاً فهو حي ، وإن كان حي فهو جوهر ، فإن كان سقراط إنساناً فهو جوهر .

أما<sup>(۱)</sup> المقاييس الكائنة باستثناء فهي مقاييس حملية ، بمنزلة قولك : إن ما تُحمَل عليه الشجرة فقد يُحمَل عليه النبات/ والشجرة محمولة على الدلية/ فالنبات محمولة على الدلية . وتركيبه على طريق الحمل هكذا : النبات على كل شجرة/ والشجرة على كل دلية . فهذا كافٍ في هذا المعنى .

ومن بعد ذلك يأخذ أرسطوطاليس في تعليمنا أنه يحتاج في كل قياس إلى مقدمة كلية ومقدمة موجبة . وهذا هو الباب الثاني . فأما أن كل قياس فيحتاج إلى مقدمة كلية فنبيّنه على هذا الوجه : إن لم يكن في قياس معنى الكلي فتحصل إما من جزئيتين أو مهملتين ، أو جزئية ومهملة ، وهذه تلزمها الأضداد فليست اقترانات قياسية . وبالجملة فالمقدمة الكلية هي عمدة في القياس وصورته وعليه الاعتماد ومنها تنتج النتيجة . وإنما المقدمة الأخرى كالشارحة الواصلة بحدي المطلوب . وإنما حاجة القياس إلى مقدمة موجبة فمن قِبَل أن السوالب حدودها مباينة . والقياس فيحتاج إلى حد أوسط يربط بين الحدين ، أعني حدي المطلوب ، فلا بدّ من مقدمة موجبة ، فهذا هو المطلوب الثاني .

<sup>(</sup>١) فأما (ب و ج) .

فأما المطلوب الثالث فهو الذي يعلّمنا فيه أن كل قياس بسيط يحتاج إلى لهُ لم الله الله على على هذه الصفة : القياس إنما نحو المطلوب، والمطلوب ليس يخلو أن يبيَّن بوسط واحد أو بأوساط كثيرة. فإن تبيّن بوسط واحد كان القياس الواحد الكائن عليه البسيط ، بمنزلة قولنا : الإنسان ناطق/ والناطق حيوان/ فالإنسان حيوان . فإن تبيّن بأوساط كثيرة فليس يخلو إما(١) أن تكون الأوساط الكثيرة آخذة طولًا أو عرضاً . فإن كانت طولًا فمعلوم أن ذلك المطلوب تبيّن بمقاييس كثيرة متضمّن بعضها في البعض ، بمنزلة قولنا : الإنسان ناطق/ والناطق حيوان/ والحيوان جسم/ والجسم جوهر/ فالإنسان جوهر . وإن أخذت عرضاً فإما أن تكون كثيرة في العدد ، أو واحدة في الموضوع كثيرة في الحدّ . والكثيرة في العدد بمنزلة قولنا : الإنسان ناطق/ والناطق حيوان/ فالإنسان حيوان . وأيضاً : الإنسان ماشي/ والماشي حيوان/ فالإنسان حيوان . فأما التي أوسطها واحدة في الموضوع كثيرة في الحدّ فهي التي يكون فيها وسط واحد ، إلا أنه يوضع تارة بين الطرفين فيكون الشكل الأول ، وتارة أعلى منهما فيكون الشكل الثاني، وتارة أسفل منهما فيكون الشكل الثالث. فيحصل من جميع ذلك أن القياس البسيط مؤلِّف من مقدمتين وحدود ثلاثة . وأرسطوطاليس يناسب بعد هذا بين الحدود والمقدمات ، وبين النتائج والمقدّمات ، ويقول : إن الحدود أبداً تزيد على المقدمات بحدّ واحد . والقانون لذلك أنه متى كانت المقدّمات أزواجاً كانت الحدود أفراداً ، ومتى كانت المقدّمات أفراداً كانت الحدود أزواجاً . فأما النتائج : أما في القياس البسيط فإنها نصف المقدمات ، وأما في المركّب فإنها تزيد كثيراً على المقدمات. فهذا كاف في المطلوب الثالث .

والمطلوب<sup>(۲)</sup> الرابع فهو أن النتيجة مشابهة لأحسن ما في المقدّمات. وذلك أن المقدمات تجري مجرى القلّة ، والنتيجة تشبه المعلول. فلأن المعلول يشابه العلّة ، فينبغى أن تكون النتيجة إذ كانت معلولاً أقل فى الشرف من

<sup>(1)</sup> إما  $(- \psi e = 0)$ .

المقدّمات وأحسن . ويجب أن يُعلم النتيجة إنما تتبع الأحسن في الكمية والكيفية حسب . فأما في الجهة فلا ، وذلك أن ، بحسب رأي أرسطوطاليس ، إذا اتفق أن تكون المقدمات بعضها وجودية وبعضها ضرورية ، قد يجوز أن تكون النتيجة تارة ضرورية وتارة وجودية ، وقد بان ذلك فيما سلف .

فأما ثاوفرسطس وأدويمس وثامسطيوس (٥) ، وعدد من المفسّرين ، فيرون النتيجة تتبع أيضاً الأخسّ في الجهة . وقد أوردنا فيما سلف بعض حججهم وكثرناها بحسب ما تستحقه صناعة المنطق . وقد استوفينا الكلام فيها . الأربعة التي وعدنا بالكلام فيها .

وأرسطوطاليس بعد ذلك يفيدنا أي المطالب ممكن بيانها بمقاييس كثيرة ، ولهذا يكون بيانها سهلاً وإبطالها صعباً ، وأيها لا يمكن ذلك فيه ، ولهذا ما يكون بيانها صعباً وإبطالها سهلاً . وبعد ذلك على طريق القانون ويقول : إن المطالب عددها أربعة : إيجاب كلي ، وإيجاب جزئي ، وسلب كلي ، وسلب جزئي . أما الإيجاب الكلي فبيانه يكون بالشكل الأول وبالضرب الأول منه ولهذا ما يكون صعباً ؛ وأما إبطاله فيكون في الأشكال ثلاثتها بالسلب الجزئي وبالسلب الكلي ، ولهذا ما يكون سهلاً .

وأما الإيجاب الجزئي فيتبيّن في الأول وفي الثالث ويبطل بالأول والثاني . وأما السلب الكلّي فبيانه بالأول والثاني وإبطاله في الأول والثالث .

وسلب الجزئي يتبيَّن بالأشكال كلها ويبطل بالأول وحسب .

وأرسطوطاليس بعد هذا يرقى إلى فوق وينظر في صورة الإثبات والإبطال ويدّعي أن الإبطال أهون من الإثبات ؛ وذلك أن المثبت يحتاج أن يراعي في إثباته المطلوب كذب نقيضه ، والمبطِّل ليس يحتاج إلى شيء من ذلك . وههنا يختم الكلام في الفصل الأول من هذه المقالة ويشرع في تعليمنا الفصل الثاني .

<sup>(\*)</sup> ثامسطيوس (٣٢٠ ـ ٣٩٥) من أساتذة الفلسفة في القسطنطينية ، شروحاته على مؤلفات أرسطو أقرب إلى الجوامع منها إلى التفسير (في القياس والبرهان والجدل) .

# الفصل الثاني

#### [في كيفية اكتساب المقدّمات والحدّ الأوسط]

وفي هذا الفصل يعلمنا فيه كيف يكسب المقدمات والحد الأوسط بالغاً نفوسنا . والسبب الذي دعاه إلى ذلك هو أنه لما كانت صورة القياس وكل صورة يحتاج إلى موضوع ، وكان موضوع الصورة القياسية إنما هو المقدمات ، وكانت المقدمات ربما تكون عنيدة عند العقل ولا يكون ؛ وإذا لم يكن احتاج العقل أولا إلى تحصيل المقدمات ، وثانياً إلى نظمها نظماً ينتج منها مطلوبه . فأرسطوطاليس علمنا أولاً صورة القياس إذ كانت المقدمات الموجودة عبيدة عند العقل . وههنا يعلمنا الطريق التي بها يُتوصّل إلى تحصيل المقدمات والحدّ الأوسط . وهو يبدأ بقسمة الأمور ويقول :

إن الأمور إما أن تكون موضوعة حسب وهي الأمور الشخصية أو محمولة حسب بمنزلة الأجناس العوالي ، أو محمولة وموضوعة بمنزلة المتوسطات وأنواع الأنواع . والسبب في قسمته لها إلى هذه الأقسام هو ليعلمنا من أي الأمور يستخرج الحدّ الأوسط ومن أيتها لا يستخرجه . وذلك أن الحدود الأوسط لا يصلح أن يكون موضوعاً حسب ولا محمولاً حسب . لأنه في الشكل الأول موضوع ومحمول وموضوع على الأكبر ومحمول على الأصغر . وفي الشكل الثاني محمول على الطرفين جميعاً . وفي الثالث موضوع لهما جميعاً .

ومن بعد قسمته للموجودات (۱) التي منها وقفنا على استخراج الحد الأوسط من أي الأمور يكون ، أخذ في تعليمنا مطلوبه هو استخراج الحد الأوسط على أي وجه يكون ويقول : إنه ينبغي أن يوضع المطلوب الذي يرام إنتاجه ويفصل إلى حديه أعني إلى محموله وموضوعه ، وينظر في كل واحد منهما بأن يحصل محمولاته وموضوعاته والأشياء المباينة له . وينظر أيضاً في المحمولات أيّها منها جوهرية وخاصية وعرضية وتكون الأشياء المفردة المأخوذة كلية لا جزئية . فإذا فعل ذلك يمكن الإنسان من استخراج مقدمات ينتج منها المطالب الأربعة .

أما الإيجاب الكلي فعلى هذه الصفة: أن ينظر في الموضوع المحمول والمحمول الموضوع ، فإذا وجد شيئاً واحداً بالطبيعة يمكن الإنسان من إنتاج الإيجاب الكلي . مثال ذلك : ليكن المطلوب هو : الإنسان حيوان ، ومحمول الإنسان الناطق ، وموضوع الحيوان الناطق ، وهذان هما لطبيعة (٢) واحدة . فتعمل القياس على هذه الصفة : الحيوان على كل ناطق/ والناطق على كل إنسان/ فالحيوان على كل إنسان . وهذا هو الضرب الأول من الشكل الأول .

وأما الإيجاب الجزئي فينتج بأن يأخذ الموضوع لكلى الطرفين جميعاً ، فإذا وجدتهما واحداً بالطبيعة أنتج أن الأكبر في بعض الأصغر . ومثال ذلك : ليكن المطلوب هو أن الناطق حيوان/ وموضوع الناطق الإنسان/ وموضوع الحيوان الإنسان . وهذان شيء واحد بالطبيعة . فيتألف القياس على هذا الوجه : الحيوان على كل إنسان/ والناطق على كل إنسان ") فالحيوان على بعض الناطق . وهذا هو الضرب الأول من الشكل الثالث .

وأما السلب الكلي فيتبيّن على هذا الوجه . وهو أن ينظر في مباين المحمول ومحمول الموضوع ، فإن كانا واحداً بالطبيعة أنتج أن المحمول لا على شيء من

<sup>(</sup>١) قسمة الموجودات (ج) .

<sup>(</sup>٢) طبيعة (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) جملة : والناطق. . . إنسان (+ ب و ج) .

الموضوع . مثال ذلك : الحجر ولا على شيء من الإنسان ، فمباين الحجر الناطق ولا على وهو محمول على الإنسان ، فيتألّف القياس على هذا الوجه : الناطق ولا على شيء من الحجر/ والناطق على كل إنسان/ فالحجر ولا على شيء من الإنسان . وهذا هو الضرب الأول من الشكل الثاني . وعند عكس السالبة الكلية يرجع إلى الضرب الثاني من الشكل الأول ، فيصير على هذه الجهة : الحجر ولا على شيء من الإنسان . وهذا من الناطق/ والناطق على كل إنسان/ فالحجر ولا على شيء من الإنسان . وهذا هو الضرب الثاني من الشكل الأول .

وأما السلب الكلي فيتبيّن على هذا الوجه . وهو أن ينظر في مباين المحمول ومحمول الموضوع ، فإن كانا واحداً بالطبيعة أنتج أن المحمول لا على شيء من المموضوع . مثال ذلك : الحجر ولا على شيء من الإنسان ، فمباين الحجر الناطق وهو محمول على الإنسان ، فيتألّف القياس على هذا الوجه : الناطق ولا على شيء من الحجر/ والناطق على كل إنسان/ فالحجر ولا على شيء من الإنسان . وهذا هو الضرب الأول من الشكل الثاني . وعند عكس السالبة الكلية يرجع إلى الضرب الثاني من الشكل الأول ، فيصير على هذه الجهة : الحجر ولا على شيء من الإنسان . وهذا من الناطق/ والناطق على كل إنسان/ فالحجر ولا على شيء من الإنسان . وهذا هو الضرب الثاني من الشكل الأول .

وأما السلب الجزئي فإنه يتبيّن على هذا الوجه: ينظر في موضوع الموضوع ومباين المحمول، فإذا وجد منهما شيء واحد بالطبيعة، أنتج أن الكبر ليس على بعض الأصغر. مثال ذلك: ليكن المطلوب الحجر ليس على بعض الناطق، ومباين المحمول الإنسان، وموضوع الناطق الإنسان، وهذان واحد بالطبيعة. فيتألّف القياس على هذا الوجه: الحجر ولا على شيء من الإنسان/ والناطق على كل إنسان/ فالحجر ليس على بعض الناطق. وهذا هو الضرب الثاني من الشكل الثالث.

فقد تبيّن على أي وجه يُستخرج الحدّ الأوسط عندما يُرام أن ينتج كل واحد من المطالب الأربعة . فأما إن كان محمول المحمول ومحمول الموضوع واحداً بالطبيعة ، والمباين لهما واحداً بالطبيعة ، فإنه لا يتم من ذلك قياس . أما الأول فلأنه يكون من موجبتين في الشكل الثاني ، والثاني سالبتين . ومثال ذلك : أما الأول منهما فبمنزلة ما يكون المطلوب أن الإنسان حيوان ، ويكون المحمول على الحيوان الجوهر وعلى الإنسان الجوهر ، فيتألّف الاقتران على هذا الوجه : الجوهر على كل حيوان/ والجوهر على كل إنسان/ فالحيوان على كل إنسان . ومثل هذا الاقتران ليس بقياسي لأن نتيجته على ما بيّنا فيما تقدّم لم تجب عن المقدمات إنما هي مأخوذة من الأمور .

وأما الثاني فبمنزلة قولنا: الحجر ولا على شيء من الإنسان/ والمباين لهما جميعاً الحمار/ فالحمار ولا على شيء من الحجر/ والحمار ولا على شيء من الإنسان. فهذا الاقتران من سالبتين وقد الإنسان/ (١) فالحجر ولا على شيء من الإنسان. فهذا الاقتران من سالبتين وقد بان فيما تقدّم أنه ليس بقياسي. فأما أرسطوطاليس فإنه يوضح ما أوضحناه بالحروف. وينبغي أن يتأمّل الحدّ الأوسط المستخرَج حتى يكون واحداً بالطبيعة. فإنه إن لم يكن بهذه الصفة كانت المقدمتان متباينتين. وإذ كانت بهذه الصفة لم يكن عنهما قياس لأن القياس إنما يتمّ بمقدّمتين مقترنتين لا متباينتين. وعلى هذا الوجه يستخرج المقدمات والحدّ الأوسط للمقاييس التي تكون بالخُلف. وذلك أن براهين الخُلف إنما تتبيّن بحال نقيض المطلوب. والمتناقضان فحدودهما واحدة، وإذا كانت الحدود واحدة فمحمولاتها وموضوعاتها ومبايناتها واحدة. والفرق بين المقاييس الجزئية والتي بالخُلف هو أن المقاييس الجزئية يبقى والفرق بين المقاييس الجزئية والتي بالخُلف فإن المطلوب فيها ثابتاً حاله ويتخيّل العقل مقدّمات نتيجته بها. فالتي بالخُلف فإن العقل ينقض المطلوب ويبين كذبه. وإذا بطل أحد النقيضين وجب صدق الآخر. العقل ينقض المطلوب ويبين كذبه. وإذا بطل أحد النقيضين وجب صدق الآخر.

فأما المقاييس الجزئية فمقدّماتها صادقة كلها .

فأما المقاييس الشرطية فإن الذي يتبيّن فيها إنما هو الاستثناء ، وهذا يبيّن

<sup>(</sup>١) جملة : والحمار . . . الإنسان (+ ب و ج) .

بقياس جزمي . وقد بيّنا كيف تُستخرج المقدمات والحدّ الأوسط في المقاييس الجزمية .

وأرسطوطاليس من بعد ذلك يوصينا أن تكون المحمولات والموضوعات التي يستعملها في جزئي كل مطلوب خاصة بذلك المطلوب وبالصناعة التي فيها ذلك المطلوب . حتى إن كان المطلوب هندسياً مثل استعملت فيه محمولات وموضوعات هندسية وخاصة بذلك المطلوب الذي يتوجه النظر نحوه .

وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في استخراج المقدمات والحدّ الأوسط . وقبل أن يشرع في النظر في الفصل الثالث ، يأخذ (١) في الردّ على من زعم أن طريق القسمة طريق برهان وقياس ويرد(٢) لها ويشرف طريقة القياس ، أو كان القياس عليه الوقوف على أشياء كانت خفية عند العقل بتوسط أشياء ظاهرة له . فأما طريقة القسمة فإن المطلوب يقتضب فيه اقتضاباً من غير بيان . ومع هذا فلا يلزم أن يبيّن بها جميع المطالب ، لكن إنما يبيّن بها حدّ الشيء فقط . وقد قلنا أن هذا ليس ببيان بل اقتضاب . وبيان الحدّ بطريق القسمة يجري على هذا الوجه : لنفرض أن الشيء الذي يروم أن يبيّن حدّه هو الإنسان ، ولنضع جنساً وضعاً وهو الحيوان . ويقسم الحيوان إلى الناطق وغير الناطق ، ويضع وضعاً أن الإنسان مائت ، فيجتمع من ذلك أن الإنسان حيوان ناطق مائت ؛ فلم يبيّن ذلك بياناً بل إنما اقتضيناه اقتضاء . فأما المطلوبات التي محمولها عرضية أو خاصية فلا يمكن أن تبيّن بالقسمة ، لأن الشيء المقسوم إلى أعراضه وإلى خواصه لا يقع عليه الحصر ، لأن الأعراض يمضى بغير نهاية وكذلك الخواص . فليكن مطلوبنا مثلًا : إن الإنسان يوجد له بعض أعراضه أو بعض خواصه بمنزلة البياض والضحك ، ونعمل كما علمنا عند بيان الحدّ بالقسمة . ولنضع جنس الإنسان وهو الحيوان ، ونقسمه إلى الصهال والعقار والأدكن والأسود . ومعلوم أن الخواص

<sup>(</sup>١) أخذ (ب) .

<sup>(</sup>٢) فيردّ (ج) .

والأعراض لا تنحصر ، فلا يمكن اقتضاب ما يروم إنتاجه لأنه ربما أخل في القسمة واطرح شيء به تتم النتيجة لا ولا أيضاً المقايس السالبة . لأن القسمة إنما تقسم الشيء إلى جميع ما يحويه على طريق المقابلة والإيجاب ، ومن الإيجاب لا يتم قياس السلب ولا تبيّن به المطالب التي المحمول فيها جنس عال والموضوع أحد نوعيه الفريقين . فليكن المطلوب مثلاً أن الجسم جوهر ، فلنقسم الجوهر فهو ينقسم إلى جسم وغير جسم ، والموضوع هو الجسم . فليقتضب اقتضاباً أن الجسم جوهر ولا يبقى بعد ذلك سوى غير الجسم ، وغير الجسم لا يُحكم به على الجسم . إلا أنه وإن كانت طريق القسمة ليست بطريق قياس ولا ينتفع بها في تبيين الأشياء الخفية بتوسّط الأشياء الظاهرة ، فإنه ينتفع بها في استخراج وسط في القياس . وذلك أن الأنواع التي إليها تقع القسمة والفصول التي تتوسطها تقع القسمة . وقد يمكن أن تستنبط بطريق القسمة ، وتوضع أوساطها في المقايس ، والناطق حيوان/ فالإنسان حيوان . والناطق هو أحد الأشياء التي ينقسم إليها الحيوان وهو فصل ونوع . وههنا ينقطع الكلام في تزويل طريق القسمة وتشريف طريق القياس .

# الفصل الثالث

#### [في اعتبار صورة القياس وردّها إلى شكلها]

ومن بعد ذلك يستأنف أرسطوطاليس الكلام في تحليل المقاييس إلى أشكالها وضروبها ، أعني اعتبار صورة القياس بل هو بتوضيحه من سقيمه . وهذا الفصل هو الفصل الثالث من المقالة الأولى ، وبهذا الفصل يختم الكلام في المقالة الأولى من كتاب القياس . وأرسطوطاليس يعدد الشروط التي بها يتم تحليل كل واحد من المقاييس إلى شكله وضربه لاعتبار صحته من سقمه .

#### ـ ١ ــ [الكلام في كيفية تمييز المقاييس]

ومبلغ الشروط عشرة :

الشرط الأول: هو تحصيل مقدمتي القياس وحذف زيادة إن كانت فيه ، وإبراد مقدمة ناقصة إن كانت قد ألقيت عنه . فإن العادة قد جرت للخطباء وغيرهم أن يلقوا إحدى مقدمتي القياس إما لكذبها حتى لا تظهر أو لظهورها ، بمنزلة قولنا : (آ) و (ب) متساويان . ويلقون المقدمة القائلة : إن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية لظهورها ، وينتجون أن (آ) مساو لـ (ب) ، وبمنزلة قولنا أن فلاناً متزيّن ، ويلقون المقدمة القائلة إن كل متزيّن زان لكذبها ، وينتجون أن فلاناً زان .

والشرط الثاني: هو تحصيل الحدود، وأعني حدود مقدمتي القياس ومعرفة الحدّ الأوسط فيها. وهذا هو المتكرّر في المقدمتين جميعاً. فإن كان موضوعاً للأكبر ومحمولاً على الأصغر، كان ذلك في الشكل الأول. وإن كان محمولاً على الطرفين جميعاً كان ذلك في الشكل الثاني. وإن كان موضوعاً لهما كان في الشكل الثالث. وعلى هذا تُعتبر جميع الخواص الموجودة فيه وبحسبها يُردّ إلى ضرب من الضروب كل واحد من هذه الثلاثة الأشكال.

والشرط الثالث: هو الحذر من اختداع يعرض لها بسبب تشابه المقدّمات. فيأخذ عوضاً عن المقدّمة الكلية مقدّمة مهملة ، بمنزلة قولنا الإنسان موجود عرضاً عن قولنا كل إنسان موجود ، ويكون سبب الشبهة الألف واللام اللتان مع الموضوع في المقدّمة المهملة ، فلا يتمّ القياس لأن القياس عمدته على المقدّمة الكلية . وقد بان فيما سلف أن من مهملتين أو جزئيتين أو من مهملة وجزئية لا يتمّ قياس .

والشرط الرابع: هو  $^{(1)}$  الحذر من  $^{(7)}$  أخذ الأحوال مكان ذوات الأحوال ، فإنه إذا اعتيض عن ذوات الأحوال بأحوال  $^{(7)}$ : أما المقدمات فقد تكون صوادق ، وأما النتائج فكاذبة بمنزلة قولنا: المرض ولا على شيء من الصحة / والصحة لكل إنسان / فالمرض ولا على شيء من الإنسان ، فهاتان المقدمتان صادقتان والنتيجة كاذبة . فأما إذا اعتيض عن الأحوال بذوات الأحوال كانت إحدى المقدمتين وهو قولنا: المريض بالإمكان ولا على شيء من الصحيح ، فتكون النتيجة إنما كذبت لكذب إحدى المقدمتين .

والشرط الخامس: أن تُعتبَر الألفاظ الدالّة على حدود القياس فإنها ليست أبداً تكون إسماً لكن قد تكون حدوداً. وهذه يُدلّ عليها بألفاظ كثيرة لا لفظة

<sup>(</sup>١) هو (- ب) .

<sup>(</sup>٢) من (- ب).

<sup>(</sup>٣) بالأحوال (ب) .

واحدة (1<sup>1)</sup> بمنزلة قولنا: الإنسان حي ناطق مائت/ وكل حي ناطق مائت جسم. والدال على الحدّ الأوسط ألفاظ كثيرة لا لفظة واحدة.

ومن بعد ذلك يأخذ أرسطوطاليس في الكلام في المقاييس المصرّفة لأنه لا يجوز أن يكون القياس الذي يروم تحليله مستقيماً ومصرّفاً . وهذا هو الشرط الخامس .

والشرط السادس: القياس المصرّف هو الذي أو في نتيجته حدود مصرّفة أعني أسماء وكلها مصرّفة. وقد حدّدنا الإسم المصرّف والكلمة المصرّف هو كتاب العبارة. وكذلك الإسم المستقيم والكلمة المستقيمة. والإسم المصرّف هو الذي قد دخلته زيادة (آ) أو (ب) أو غيرهما. والكلمة المصرّفة التي تدلّ على الزمان الماضي والمستقبل. والإسم المستقيم هو عدم الزوائد. والكلمة المستقيمة هي ما دلّت على الزمان الحاضر. والمثال في المقاييس المصرّفة بمنزلة قولنا: البياض موجود للحيوان/ والحيوان موجود للإنسان/ فهذا القياس مقدّمتاه ونتيجته مصرّفات لأنها بأسرها قد دخلتها الزوائد. وهذا هو الشرط السادس.

والشرط السابع: هو أن تُعتبر المحمولات التي في القياس، وننظر هل معها استثناء أم هل هي مجموعة أو فرادى. والاستثناء فيجب أن نجعله مع الحدّ الأوسط لا مدخل له في النتيجة. ومثال الأكبر لا مع الحدّ الأوسط. فإن الحدّ الأوسط لا مدخل له في النتيجة. ومثال ذلك: الإنسان ناطق/ وكل ناطق إما أبيض أو غير أبيض/ فالإنسان إما أن يكون أبيض أو غير أبيض.

والشرط الثامن: هو أن نعتبر إن كان المحمول في النتيجة مرسلاً فيجب أن يأخذ الحد الأوسط مرسلاً (٢٠ لأن النتيجة تجري مجرى المعلول. والمعلول مشابهة للعلة من وجه وإذا كانت مخصصة كان مخصصاً ، وإن كانت مرسلة كان مرسلاً . مثال ذلك قولنا: الإنسان ناطق/ والناطق حيوان/ فالإنسان حيوان .

<sup>(</sup>١) لفظ واحد (ب) .

<sup>(</sup>٢) جملة : فيجب أن . . . مرسلاً (- ب) .

وأيضاً الإنسان ناطق/ والذي ناطق فهو حيوان/ فالإنسان إذن حيوان ما .

والشرط التاسع: هو الاعتياض عن الأسماء الدالّة على حدود القياس إذا كانت غامضة صعبة ولم تجر بها العادة ، بإسم سهل قد جرت به العادة والاعتياض عن الألفاظ الكثيرة باللفظة الواحدة ، إذا نابت منابها ودلّت على ما كانت تدل عليه ، وترك التغافل عن إسقاط حرف أو زيادة .

ومن بعد ذلك يفيدنا أرسطوطاليس السبب الذي من أجله عملنا صورة القياس من الحروف (1). ويقول أن ذلك إنما فعل على طريق الرياضة للمتعلم. فأما الكاملون فيكفيهم إيراد شروط القياس وخواصه. وهي مثلاً أن إحدى مقدّمته ينبغي أن تكون كلية وتكون نسبة الأخرى عندها نسبة الجزء إلى الكل وباقي شروط القياس. ومثل هذا يعرض للمهندس فإن المهندس إذا جارى من هو طبيعة إنما يجاريه بخطوط وهمية. فأما المتعلم فيحتاج إلى خطوط محسوسة وفي مثل هذه يقع الكذب حتى يستى خطاً أطوله كطول الذراع ذراعاً ويستى ما له عرض خطأ وغير ذلك ، وجميع ذلك إنما يفعله للتقريب على المتعلم . فهذه فائدة استعمال الحروف .

والشرط العاشر : هو تأمل النتيجة . وذلك أنه قد يتفق أن يكون قياسان نظامهما نظام شكلين ومقدماتهما واحدة إلا أن نتائجهما مختلفة ، بمنزلة قياسين من موجبتين كليتين أحدهما في الشكل الأول والآخر في الشكل الثالث . أما في الشكل الأول فينتج موجبة جزئية . وأما في الشكل الثالث فينتج موجبة جزئية . ومن تأمّل النتيجة يعلم إلى أي شكل يجب أن يحلّل ذلك القياس . ولما كان قد فرض أن أجزاء المقدمة قد تكون حدوداً لا أسماء ، كان الحدّ يعرض أن تكون فيه زيادة لا يحتاج إليها ، فيروم الدايم إبطالها . يأخذ في تعليمنا على أي وجه ينبغي لنا أن نبطلها فيقول إنه ينبغي أن نُفرِد ونُبطِل على حدّيها ونُبقي الباقي على حاله ، فإن لم نفعل ذلك وقعت شبهة واضطراب في الحدّ بأسره . فليكن الحدّ الزائد في

<sup>(</sup>١) في الحرف (ب) .

حدّ الماء مثلاً هو أنه مشروب . فإبطاله يجري في الشكل الثالث على هذا السبيل : ماء البحر هو ماء/ وماء البحر ليس بمشروب/ فبعض الماء ليس مشروباً .

ومن بعد تعليم أرسطوطاليس التأليف كعمل في تحليل الاقترانات الجزئية إلى ضروبها ، وكان القياس منه جزئي ومنه شرطي ، وكان الشرطي ليس جميعه يتبين بالقياس لكن في المقاييس الشرطية الاستثناء حسب . وفي براهين الخُلف نقيض المطلوب حسب أشعرنا بأن المقاييس الشرطية وبراهين الخُلف ليس ينبغي أن نردها بأسرها إلى الأشكال الثلاثة ، لكن القياس الكائن على الاستثناء وعلى نقيض النتيجة حسب .

#### ـ ٢ \_ [الكلام في انحلال المقاييس]

ومن بعد فراغه من تعليمنا عن تحليل القياسات التي تطرأ علينا إلى أشكالها وضروبها ، أخذ في أن يعلّمنا عن أمر متصل بذلك وهو عن تحليل القياسات التي في كل واحد من الأشكال إلى الأشكال الباقية . فيعلّمنا كيف تنحلّ مقاييس الشكل الأول الأول إلى الشكلين الثاني (١) والثالث ، ومقاييس الشكل الثاني إلى الأول والثالث ، ومقاييس الشكل الأول والثاني . أما مقاييس الشكل الأول فإنها تنحلّ إلى الثاني بعكس الكبرى ، وإلى الثالث بعكس الصغرى ، بمنزلة قولنا (آ) ولا على شيء من (ب)/ و (ب) على كل (-) ف (آ) ولا على شيء من (-) و ب على كل (-) فا ولا على شيء من (-) و ب على كل (-) فا ولا على شيء من (-) و ب على كل (-) فا ولا على شيء من (-) و ب على بعض على شيء من (-) و ب على بعض على الشكل الثالث بمنزلة قولنا : آ ولا على شيء من (-) و ج على بعض (-) ف (آ) ليست على بعض (-) و

<sup>(</sup>١) الثاني (- أ) .

وأما مقاييس الشكل الثاني<sup>(۱)</sup> فإنها تنحل إلى الشكل الأول<sup>(۲)</sup> بعكس الكبرى ، وإلى الثالث بعكس المقدمتين جميعاً سوى الضرب الرابع من الاقترانات القياسية وهو الذي من كبرى موجبة كلية وصغرى سالبة جزئية . فإن هذا لا طريق إلى ردّه إلى واحد من هذين الشكلين بالعكس . ويبقى مع ذلك اقتراناً قياسياً من قبل أن الكبرى من مقدمتيه تنعكس جزئية ، فيصير هذا الاقتران من جزئيتين والصغرى فلا عكس لها .

وأما الشكل الثالث فإنه يرجع إلى الشكل الأول بعكس الصغرى ، وإلى الشكل الثاني بعكس المقدمتين سوى الضرب الخامس منه ، وهو الذي من كبرى سالبة جزئية وصغرى موجبة كلية ؛ فإنه عند عكس الصغرى يصير الاقتران من جزئيتين وهذا غير ناتج .

# ٣ – الكلام في الفرق بين الموجبة المعدولة والسالبة البسيطة]

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في الفرق بين الموجبة المعدولة والسالبة البسيطة . وهذا هو الذي كان وضعه في كتاب العبارة وضعاً . والحاجة داعية إليه في هذا الموضع<sup>(٣)</sup> من قِبَل أنّا إذا حلّنا المقاييس إلى أشكالها وضروبها ، ولم نعلم الفرق بين هاتين المقدمتين ، ضللنا وأخرجنا الاقتران القياسي من أن يكون قياسياً . وذلك أنه إذا اتفق أن تكون الموجبة المعدولة صغرى في الشكل الأول بمنزلة القياس المعمول في كتاب «السماء والعالم» على<sup>(٤)</sup> أن الجرم السمائي ليس بخفيف ولا ثقيل ، وهو أن جرم السماء يوجد متحرّكاً لا إلى فوق ولا إلى أسفل ، وكل ما هو بهذه الصفة فهو لا ثقيل ولا خفيف ، أخرجنا هذا الاقتران من أن يكون

<sup>(</sup>١) الأول (أ) والأصح الثاني كما ورد في (ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) الثاني (أ) والأصح الأول كما ورد في (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) لحاجة داعية في أن الموضع (ب) .

<sup>(</sup>٤) على (- ب).

قياسياً لظننا أن الصغرى سالبة وليس كذلك . والاعتبار إذا كانت موجبة يجري على هذه الصفة ، ينبغي أن ننظر إن كان الموضوع في الكبرى ومعه حرف لا بأسره يوجد محمولاً في الصغرى . فالموجبة التي هي الصغرى المعدولة وإن كان حرف لا يزاد في محمول الصغرى من غير أن يكون في موضوع الكبرى . فالمقدمة الصغرى سالبة .

وأرسطوطاليس يبيّن أن الموجبة المعدولة غير السالبة البسيطة بثلاث بيانات: الأول منها من تناسب المقدمات وهو يجري على هذه الصفة: إن كانت السالبة البسيطة والموجبة المعدولة كلاهما تجريان لشيء واحد وتصدقان وتكذبان معاً في شيء واحد ، وكانت الموجبة المعدولة تصدق مع الموجبة البسيطة في أمر واحد ويجب أن تصدق السالبة البسيطة مع موجبتها البسيطة وهذا محال . فليس السالبة البسيطة إذن والموجبة المعدولة واحداً لكنها غيرها ، وتلك سالبة فهذه موجبة . فلتكن الموجبة البسيطة مثلاً زيد يمكن أن يمشي ، والمعدولة زيد يمكن أن لا يمشي ، وإثنتان تصدق إحداهما مع الأخرى . سوى أن قولنا زيد ليس ممكن أن يمشي ، فليست إذن المقدمة القائلة زيد ليس ممكن أن يمشي ، والمعدي أن لا يمشي ،

البيان الثاني من قِبَل الاستعمال وذلك أن الموجبة المعدولة تستعمل في مادة مخصوصة . فأما السالبة البسيطة فإنها لا تختص بمادة بمنزلة قولنا : هذا هو لا مساو وقولنا هذا ليس هو بمساو . وأما الأولى فتختص بطبيعة الكم ، والثانية بمعنى في المقولات كلها ، وذلك أن الجوهر والكيف ليس يوجد فيهما معنى التساوي .

والبيان الثالث من قِبَل الخصوص والعموم . وذاك أن السالبة البسيطة بمعنى في أكثرهما تمضي فيها الموجبة المعدولة ، بمنزلة قولنا هذا عود ليس بأبيض ، وبمنزلة قولنا هذا ليس هو والأبيض . أما الأولى فإنها تختص بالعود حسب والثانية تمضي في المقولات بأسرها .

ولما يحصل لأرسطوطاليس الفرق بين الموجبة المعدولة والسالبة البسيطة (۱) ، وكان للموجبة المعدولة سالبة تناقضها والسالبة البسيطة موجبة نناقضها ، يحصل له من ذلك نقيضان فيهما أربع مقدمات إحداهما بسيطة والأخرى معدولة . أما (۲) المثال على النقيض البسيط فبمنزلة قولنا يوجد خيراً ليس يوجد خيراً ، والمثال على النقيض المعدول يوجد لا خير / ليس يوجد لا خير .

يوجد خير ليس يوجد خيراً

وأرسطوطاليس يصوّرهما بصورة مربع على هذه الصفة ويناسب بينهما<sup>(٦)</sup>، وينظر هل كل جزئيتين من بين النقيضين يتفق لهما الصدق والكذب في أمر من الأمسور هما في كل الأمسور

طول عرض طول عرض ليوجد لا خير

على وتيرة واحدة أم يجريان . وقد كان استقصى ذلك في اكتاب العبارة إلا أن هذا الموضع أحق به ، لأن في هذا الموضع يبيّن أن الموجبة المعدولة غير السالبة البسيطة . فأما هناك فإنه يسلّم ذلك تسليماً . وأرسطوطاليس يجعل النسبة في هذا الموضع على ثلاثة أضرب طولاً وعرضاً وقطراً . ويبتدى المناسبة طولاً وعرضاً ويقول : إذا جُعلت النسبة طولاً لم يجز أن يجتمع على الصدق لأنه من المحال أن يجتمع جزءا النقيض على الصدق . فأما عرضاً فإنها تجتمع لكن ليس دائماً . وذلك أن الموجبة المعدولة تصدق مع السالبة البسيطة وينقض منها .

فأما السالبة المعدولة فإنها تصدق مع الموجبة البسيطة وتفضل عليها . والسبب في ذلك بأسره هو أن السالبة تمر على أكثر من الموجبة . ونحن مستغنون

<sup>(</sup>١) في وضعها موجبة (+ ب) .

<sup>(</sup>٢) و (ب).

<sup>(</sup>٣) ورد المربع وحده دون الأمثلة (ب) ؛ لم يرد إذ ترك مكانه فارغاً (ج) .

عن إيراد الأمثلة وعدد ما تصدق فيه كل مقدّمة ، وعن إيراد المقدّمات العدميات التي بتوسطها تتم هذه النسبة ، إذ كنا قد شرحنا ذلك في «كتاب العبارة» شرحاً على غاية الاستقصاء المهملة (۱) في المناقضات الكلية التي الموجبة فيها كلية والسالبة جزئية . وأوضحنا أن النقيض الآخر لا يتم وهذه النسبة . فأما تناسبها على التقاطر ، أما المهملات فإن مقدّمات المربع بأسره تصدق بعضها مع بعض في المادة الممكنة . فأما المتناقضان (۲) الكليتان فإن الجزئيتين منهما صادقتان والكليتين كاذبتان .

وعند فراغ أرسطوطاليس من النظر فيه كلامه هذه المقدّمات بينهما على خطأ مما جرى لا يشعر به . وكثيراً ما يستعمل بمنزلة ما يعمد الإنسان فيأخذ النقيض على غير وجهه ويضع بإزاء الموجبة لا سالبتها على الحقيقة لكن النقيض بأسره ، بمنزلة تناقض قولنا زيد يوجد خيراً لقولنا زيد ليس يوجد خيراً ولا لا يوجد خيراً . فإن هاتين المقدمتين هما جزءا نقيض . فإن قولنا «لا لا يوجد خيراً» يجري مجرى الموجبة . وذلك أن حيث حلّ السلب إن كانت المقدمة موجبة فينبغي أن يحذر من أن يورد مقدمة مناقضة بهذه الصفة . وههنا ينقطع الكلام في المقالة الأولى وفي فصولها الثانية . ونحن نبدأ بعون الله في النظر في المقالة الثانية من هذا الكتاب (١٤) .

<sup>(</sup>١) المهملة (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) المناقضات (ب) .

<sup>(</sup>٣) فصوله (ت) .

<sup>(</sup>٤) جملة : ونحن . . . الكتاب (- ج) .

# المقالة الثانية

# [في أغراض القياس]

وقد كنا قلنا أن غرض أرسطوطاليس أن يتكلّم فيها في أغراض القياس وعددها ثمانية عشر غرضاً: الأول منها يبيّن فيه أن المقاييس يعرض فيها أن تنتج أكثر من نتيجة واحدة وأيّها لا. والثاني يبيّن أنه قد تكون عن المقدّمات الكاذبة نتيجة صادقة. والثالث ينظر في برهان الدور. والرابع في عكس القياس. والخامس في برهان الخلف. والسادس في المقاييس الكائنة من مقدّمتين متقابلتين. والسابع في وضع المطلوب. والثامن النظر في اعتبار المقدّمة التي ليس عنها لزم المحال. والتاسع ما يجب على المسؤول أن يتحرّر منه والسائل أن يفتي به. والعاشر متى يعلم الشيء ويجهله ويلزم المحال وشيء يُعلم ويُجهل ويلزم ذلك المحال. والحادي عشر الكلام في تعاكس الحدود وما يلزم عنها. والثاني عشر الكلام في المثدّمة العناد. والسادس عشر الكلام في المقدّمة العناد. والسادس عشر الكلام في المقدّمة العناد. والسادس عشر الكلام في المقدّمة العناد. والسادس عشر الكلام في وقياس الفراسة.

<sup>(</sup>١) لم ترد الكلمة (ب) ؛ الاسكس (ج) .

# [المطلوب الأول : أي المقاييس ينتج نتائج كثيرة]

فلنأخذ الآن في الكلام في واحد منها ، ولنبدأ بالمتقدّم وهو أي المقاييس ينتج نتائج كثيرة وأيّها لا . فنقول إن القياس إنما هو نحو المطلوب . والمطالب كما قد علمتم أربعة : إيجاب كلي وإيجاب جزئي وسلب كلي وسلب جزئي .

وأما القياس الذي ينتج الإيجاب الكلي ينتج ثلاثة نتائج: نتائج الموجبة الكلية (١) وعكسها إذ كان الزماً لها. والجزئية التي تحتها إذ كان الجزئي يلزم الكلي.

والقياس الذي ينتج السلب الكلي ينتج ثلاث نتائج على مثال ما تقدّم .

والقياس الذي ينتج الإيجاب الجزئي ينتج بنتيجتين الموجبة الجزئية وعكسها لأنه لا شيء تحتها .

والقياس الذي ينتج السلب الجزئي إنما ينتج نتيجة واحدة حسب لأن السالبة الجزئية لا شيء تحتها ولا عكس لها . وينبغي أن يُعلم أن القياس بالذات له نتيجة واحدة وإنما يعرض له أن تكثر نتائجه من قِبَل ما يلزم نتيجته التي بالذات . فأما أرسطوطاليس فإنه يستقرأ ذلك في كل واحد من الأشكال ويوضحه بالحروف . فأما نحن فإنا مستغنون عن ذلك . فهذا كاف في المطلوب الأول .

#### \_ ' \_

# [المطلوب الثاني:

كيف تكون نتائج صادقة من مقدمات كاذبة]

فأما المطلوب الثاني فإن أرسطوطاليس يبيّن فيه أنه قد تكون نتائج صادقة

<sup>(</sup>١) جملة : فينتج . . . الكلية؛ وردت هكذا في (أ) : فأنتج الموجبة الكلي .

عن مقدّمات كاذبة . وقبل ذلك يرقى ويقسم المقدمات بحسب الصدق والكذب ، ويقول المقدمتان ليس تخلوان (١) من أن تكونا صادقتين وهاتان في النتيجة الصادرة عنهما صادقة لا محالة . لأنه إذا كان المقدّم موجوداً فالتالي موجوداً من الاضطرار . وأما كاذبتان أو الواحدة كاذبة والأخرى صادقة فهذه نتائجها : إما بالذات فكذب لأن النتيجة تتبع أخس ما في المقدمات ، وإما بالعرض فصدق وصدقهما من قبّل الأمور لا من قبّل القياس (٢) .

وأما أرسطوطاليس فيوضح ذلك في شكل شكل وضرب ضرب ، فأما نحن فمستغنون عن ذلك ، ويكفي أن نورد المثال في ضرب واحد فنقول : إذا كان الحيوان على كل حجر/ والحجر على كل إنسان/ أما المقدمتان فكاذبتان ، وأما النتيجة فصادقة إلا أن صدقها من قبل الأمور لا من قبل القياس . وأيضاً الحيوان على كل ناطق/ والناطق على كل حمار/ فالحيوان على كل حمار . أما النتيجة وإحدى المقدمتين فصادقتان وأما الأخرى فكذب(٣) .

وبالجملة فلما كانت المقدمات صورتها صورة المقدَّم والنتيجة صورتها صورة التالي ، وكان متى وجد المقدم لزم وجود التالي وليس متى وجد التالي لزم وجود المقدم . كذلك متى صدقت المقدمات لزم صدق النتيجة وليس متى صدقت النتيجة صدقت المقدمات . وأيضاً النتيجة الواحدة بمنزلة قولنا : الحيوان على كل إنسان قد تبيّن بمقاييس كثيرة . فقد يجوز أن يكون بعضها صادقاً بمنزلة قولنا : الحيوان على كل ناطق/ والناطق على كل إنسان . وبعضها كاذباً بمنزلة قولنا : الحيوان على كل حجر/ والحجر على كل إنسان .

<sup>(</sup>١) يخلو (ب) .

<sup>(</sup>٢) جملة : إما بالذات. . . القياس (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) جملة : وأيضاً الحيوان... فكذب (+ ب و ج) ؛ هنا ينقطع المخطوط (أ) ليعود إلى متابعة البحث في المطالب في الصحفة الثامنة من كتاب البرهان ، مازجاً موضوع البرهان مم القياس في هذا النص...

فأما القياس الواحد فإن نتيجته بالذات واحدة ، وإن كان كاذباً كانت كاذبة إن كان صادقاً كانت صادقة . فهذا يكفى في هذا المطلوب الذي نحن بسبيله .

# ــ ٣ ــ [المطلوب الثالث : النظر فى برهان الدور]

فلنشرع الآن في المطلوب الثالث وهو برهان الدور . وبرهان الدور يرسم أنه أخذ من (۱) النتيجة مع عكس إحدى المقدمتين وتأليفها قياساً تبيّن به المقدّمة الأخرى الباقية من القياس . والمثال على ذلك : آ على كل ب/ وب على كل ج الرآ) على كل ج . فإنك إن أخذت آ على كل ج ، وتضيف إليها عكس الصغرى يهم ج على كل ب ، نتجت آ على كل ب وهي المقدّمة الكبرى .

وبرهان الدور إنما يتم إذا كانت الحدود متعاكسة متساوية مثل الضحاك الإنسان وقابل العلم . وهو مرذول إذ كانت الأشياء المتقدمة فيه تصير متأخرة الخفية ظاهرة . وإذا أخذت آ على كل ج ، وأضفت إليها عكس الكبرى وهو ب على كل آ ، أنتجت أن ب على كل ج وهي الصغرى . فأما أرسطوطاليس فإنه هرى على الرسم في إيراد ذلك في شكل شكل وضرب ضرب .

### ــ ، ــ [المطلوب الرابع : النظر في عكس القياس]

ومن بعد ذلك فلنشرع<sup>(٢)</sup> في المطلوب الرابع وهو النظر في عكس القياس ،

<sup>🛚</sup> نی (ب) .

۱۱) شرع (ب) .

وهو أخذ نقيض النتيجة أو ضدها وإضافته (١) إلى إحدى المقدّمتين لإنتاج الضد أو نقيض المقدّمة الأخرى بمنزلة قولنا : آ على كل ب/ وب على كل ج/ فآ على كل ج . أما ضد هذه النتيجة فهو آ ولا على شيء من  $\mathbf{r}$  . فإذا أضفت إلى هذه : آ على كل ب يحصل من ذلك قياس في الشكل الثاني ، و (٢) الضرب الثاني منه نتيجته ب ولا على شيء من  $\mathbf{r}$  ، وقد كانت على كلها . فهذا القياس ينتج ضد الصغرى . فأما نقيضها (٣) فهو : آ ليس على كل  $\mathbf{r}$  ، فإذا أضفت (١) إلى هذا آ على كل ب ينتج في الشكل الثاني الضرب الرابع منه ب ليس على كل  $\mathbf{r}$  ، وهذا نقيض الصغرى .

#### \_ ^ \_

# [المطلوب الخامس : النظر في برهان الخُلف]

وأما المطلوب الخامس فهو النظر في برهان الخلف . وبرهان الخلف هو أن يؤخذ نقيض النتيجة أو نقيض المطلوب ويضاف إليه مقدمة صادقة فيترتب أمنها قياس ، فينتج نتيجة كاذبة بمنزلة قولنا : (آ) على كل (-) و (-) على كل (-) على كل (-) . وفي الشكل الثاني والضرب الرابع فيه ينتج (-) ليس على كل (-) ، وقد كانت على كلها وهذا محال . فإذن القول بأن (-) ليست على كل (-) كذب فنقيضه حق ، فهو إذن (-) على كل (-) .

والفرق بين برهان الخُلف وعكس القياس هو أن عكس القياس يؤخذ فبه

<sup>(</sup>١) وإضافتها (ب و ج) .

<sup>(</sup>۲) و (- ب).

<sup>(</sup>٣) فأما نقيضها (- ب) .

<sup>(</sup>٤) أطلقت (ب) .

<sup>(°)</sup> بسبب (ب) .

نقيض النتيجة تارة وضدها تارة . فأما برهان الخُلف فلا يؤخذ فيه إلا النقيض حسب . لأن الغرض تصحيح المطلوب وليس إذا كذب أحد الضدين صدق الآخر لأنهما قد يجتمعان على الكذب . فأما إذا كذب أحد النقيضين فالنقيض الآخر صادق لا محالة .

#### \_ 7 \_

# [المطلوب السادس : إنتاج المتقابلات من قياس واحد]

فأما المطلوب السادس فهو إنتاج المتقابلات من (١) قياس واحد . وهذا لا يتم إلا بأن تكون إحدى مقدمتي القياس المحمول فيها يتضمن جزئي النقيض ، بمنزلة قولنا : الإنسان ناطق/ والناطق حي وليس بحي/ فالإنسان حي وليس بحي . وهذا شيء يعرض في القياس ، وإلا فالقياس بالذات لا يجوز أن ينتج شيئاً ومقابله ضده كان أو نقيضه . لأن القياس الواحد إنما يكون على مطلوب واحد ، والمطلوب الواحد إنما يكون فيه محمول واحد بالطبيعة لموضوع واحد بالطبيعة . وهذا هو المطلوب السادس .

# \_ ٧ \_ [المطلوب السابع : النظر في وضع المطلوب]

فأما المطلوب السابع فهو النظر في وضع المطلوب هو الشيء الذي يبيّن بغيره فيرام تبيّنه بنفسه فلا يبيّن . وذلك أن المطلوب يكون موضوعاً إذا جعل في نفس القياس الذي به يبيّن . فيعرض من هذا أن يبيّن نفسه فيكون بيانه قد وضع

<sup>(</sup>١) على (ب) .

وضعاً لا حقيقة . وما لا يتبيّن يقال على ضروب كثيرة : إما لأن المقدمات المأخوذة لبيانه نقيضة اتباعه ، أو لأنها أخفى منه ، أو لأنها مشابهة له في الخفاء ، أو تكون أقدم منها .

وعند تعريفه لنا<sup>(۱)</sup> ما معنى وضع المطلوب يشرع في أن يقسمه ويقول: المطلوب يكون موضوعاً لأنه وضع بالفعل في نفس المقدمات التي بها يتبين ولا يتبين بالأشياء التي من شأنها أن يتبين به ، بمنزلة الذين يرومون أن يثبتوا أن المخطوط متوازية فيستعملون في المقدمات ما يتبين بالخطوط المتوازية وهو كون الزاويتين المتبادلتين متساويتين ، فيلزم من هذا وضع المطلوب ، ويبين الشيء بنفسه .

ومن بعد تعليمه لنا وضع المطلوب بالفعل في المقدمات ، يأخذ في تعريفنا متى يصادر على المطلوب الأول ويضعه وضعاً بالقوة في المقدمات ويقول : إذا كانت حدود القياس ينعكس بعضها على بعض وينوب بعضها مناب بعض ، فإن المطلوب يكون موضوعاً بالقوة في القياس إما في كبراه وإما في صغراه . وهذا بمنزلة قولنا : (آ) على كل (ب)/ و (ب) على كل (ج) ف (آ) على كل (ج) . فإذا كانت حدود الصغرى ينوب بعضها مناب بعض في المطلوب بالقوة في الكبرى بمنزلة قولنا : الحيوان على كل حي ناطق مائت/ والحي الناطق المائت على كل إنسان/ فالحيوان على كل إنسان ، فحدي الصغرى ينوب بعضها مناب بعض . وإذا كانت الكبرى بهذه الصفة والمطلوب بالقوة في الصغرى بمنزلة قولنا : الحي الناطق المائت على كل إنسان/ ولا إنسان على بعض الأبيض/ فالحي الناطق المائت على بعض الأبيض/ فالحي الناطق المائت على بعض الأبيض . فحدي الكبرى ينوب بعضها مناب بعض (۲) . فهذا المائت على وضع المطلوب .

<sup>(</sup>١) ويعرف (ب).

<sup>(</sup>٣) جملة : وإذا كانت الكبرى... بعض (- ب) .

#### \_ ^ \_

# [المطلوب الثامن : النظر في اعتبار المقدَّم]

وأما المطلوب الثامن فهو النظر في اعتبار المقدَّم التي لزم عنها المحال والتي لم يلزم عنها . وقبل أن يشرع في ذلك ينظر في أي المقايس ينفع هذا النظر وفي أيتها(١) لا ينفع . ويقول إن هذا النظر يخص برهان المعروف ببرهان الخُلف إذ كان مثل هذا القياس هو مؤلَّف من نقيض المطلوب ومن مقدمة أخرى . فأما في غير برهان الخُلف فإنّا غير محتاجين إلى تخصيص المقدمة التي من أجلها لزم المحال . لكن يكفينا أن نقول إن الكذب لزم من قِبَل أن في المقدمات كذباً . فأما القياس السابق إلى الخُلف فمن قِبَل أن غرضه الصحيح المطلوب بإبطال نقيضه يجب أن نظر في المقدمة التي لزم منها لنوجد بعضها(١) صادقاً وهو المطلوب .

ومن بعد<sup>(۱)</sup> تعريفه إيّانا في أي المقاييس ينتفع بهذا البحث وأيّها لا ، يشرع في المقدمة التي يلزم عنها المحال . فيقول إن هذه المقدمة ليست تخلو أن تكون لها وصلة بالقياس أو لا تكون . فإن كانت لها وصلة فليست تخلو أن تكون الوصلة التي لها في أعالي القياس أو في أسفله وكيف يصرف<sup>(1)</sup> المحال . فاعتبارها يجري بأن تسقط فيكون المحال لازماً ، فنعلم أنه ليس عنها لزم المحال . فأما التي عنها يلزم المحال فاعتبارها بعكس هذه<sup>(0)</sup> الطريق . وهو أنه متى أسقطناها سقط المحال سواء كانت في أعالي القياس أو في أسفله . فهذا معنى هذا المطلوب .

<sup>(</sup>١) أيّها (ب).

<sup>(</sup>۲) بعضها (- آ) .

<sup>(</sup>٣) بمد (- أ) .

<sup>(</sup>٤) تصرّفت (١) .

<sup>(</sup>ه) هذا (ب) .

# [المطلوب الناسع: النظر في الأشياء التي يجب على السائل تحصيلها]

فأما المطلوب التاسع فهو النظر في الأشياء التي يجب على السائل التوصل إلى تحصيلها عند مناظرته لخصمه وعلى المجيب التحرّز منها . وأرسطوطاليس يزعم أن السائل ينبغي أن يكون حريصاً متوصّلاً إلى أول مقدمة كلية ومقدمة جزئية ووسط تشترك فيه المقدمتان حتى تتم له مناظرة خصمه واتباع ضد أو نقيض ما يراه ويعتقده .

فأما المجيب فينبغي أن يتحرّز من إعطاء مقدمة كلية أو مقدمة موجبة أو حدّ أوسط ، لأن القياس إنما يتمّ بهذه وعليها عمدته . فهذا هو المطلوب التاسع .

# [المطلوب العاشر : النظر في الأشياء التي تُعلم وتُجهل معاً في القياس]

فأما المطلوب العاشر فهو النظر في الأشياء التي تُعلم وتُجهل معاً في القياس ولا تُلزم المحال ، وفي التي تُعلم وتُجهل وتُلزم المحال .

فأما التي تُعلم وتُجهل وتُلزم المحال فتجري على ضربين ، وذاك أنها إما أن تكون طولاً وإما أن تكون عرضاً . والتي تكون عرضاً تجري على هذا التعريض حدًّا بمنزلة (آ) محمول على حدِّين بغير متوسط بمنزلة (ب) و (ج) ، وهذان محمولان على حدِّ بغير وسط بمنزلة (د) . فإنك إن أخذت أن (آ) موجودة لـ (ب) و غير موجودة لـ (ب) لزم أن لا يكون (آ) على كل شيء من (ج) وعلى كل شيء منها ، فتكون مجهولة ومعلومة وهذا محال .

فأما التي تجري طولاً فعلى هذه الصفة : لنفرض (آ) وتحتها (ب) وتحت

الـ (ب) (ج) وتحت الـ (ج) (د) (١) . فإذا أخذت الأول على الثاني ، والثاني على الثالث ، والثانث على الثالث على الرابع بالإيجاب ، كان الأول على الثاني بالسلب . والثاني على الثالث بالإيجاب ، كان الأول على الأخير بالإيجاب ، كان الأول على الأخير بالسلب ، فيتحصّل محمول ومعلوم وهذا محال .

فأما الأشياء التي تُجهل وتُعلم معاً ولا تُلزم محالاً فبمنزلة سائر الأمور الكائنة تحت الأشياء الكلية . فإن هذه قد يعرض لها أن تعلم من وجه أعني من حيث هي تحت الكلي ، وتجهل من وجه أعني في خاصة نفوسها ، بمنزلة هذا المثلث : أما من حيث هي تحت المثلث الكلي فإنا نعلم أن زواياه الثلاث تعادل قائمتين ، وأما من حيث لم تنكشف عنه حتى نشاهد وجوده وندرك خاصة نفسه فإنه يكون مجهولاً . فهذا هو المطلوب العاشر .

#### \_ 11 \_

## [المطلوب الحادي عشر:

## النظر في تعاكس حدود القياس وتعاكس حدود المقدّمات]

فأما المطلوب (۲) الحادي عشر فهو النظر في تعاكس حدود القياس وتعاكس حدود المقدّمات وما يلزم عنها ما لا يعلمنا عن تعاكس القياس حدود القياس وهذا بالموجب . ويقول : إذا كان لنا قياس ناتج أن (آ) على (+) بتوسط (+) ، ثم عادت (+) وانعكست على (+) وصارت في كلها ، فإن (+) ترجع على (+) و (+) على موجودة في كلها بتوسط (+) . والقياس هكذا : (+) على كل (+) و (+) على كل (+) أف (+) منزلة قولنا : (+) على كل (+) و (+) على كل (+) أف (+) على كل (+) .

فأما القياس السالب فتعاكس حدوده على هذه الصفة . ليكن القياس ناتجاً

<sup>(</sup>١) جملة : وتحت الـ (ج) (د) (- أ) .

<sup>(</sup>٢) فالمطلوب (ب) .

أن (آ) غير موجودة في شيء من (ج) بتوسط (ب) . فإذا عكست (ب) على (آ) فإن (ج) تنعكس على (آ) . والقياس هكذا : (ب) على كل (+) و (+) و (+) ولا على شيء من (+) في (+) ولا على شيء من (+) الشي من الشكل الثالث . فأما إن رجعت (+) التي هي الحدّ الأوسط ، فإن (+) التي هي الحدّ الأوسط ترجع على آ التي هي الحدّ الأكبر ، من قبّل أن (+) (+) متعاكسان لا بقياس لكن بشريطة تعاكس هذين الحدّين .

فأما تعاكس حدود المقدّمات فإنه تجري على هذه الصفة : لنفرض مقدّمة حدّاها (آ) و (ب) . وليكن هذان الحدّان متعاكسين بمنزلة قولنا : إن غير المكوّن غير فاسد . ولنفرض مقدّمة أخرى حدّها (+) و (+) و ليكونا متعاكسين بمنزلة قولنا : المكوّن فاسد . ولنفرض موضوعاً كالإنسان ونجعل إما (+) وإما (+) لا بد أن يوجد فيه لأنهما يجريان مجرى النقيض . وإذا كان الأمر على هذا فإن (+) و (+) و (+) بنجب أن تكون نسبتها من الموضوع هذه النسبة لأنهما الجزءان الآخران من النقيض .

فأما أرسطوطاليس فإنه يناسب بين حدود المقدّمات بنِسَب أخرى نحن بغنى عن إعادتها في مجموعها . فهذا هو المطلوب الحادي عشر .

## ــ ١٢ ــ [المطلوب الثاني عشر : النظر في الاستقراء]

فأما المطلوب (١) الثاني عشر فهو النظر في الاستقراء . وأولاً يبدأ بتحديده ويقول : إن الاستقراء هو إظهار المقدمة الكلية غير ذات الوسط (٢) البيّنة بنفسها بجميع جزئياتها بمنزلة قولنا : إن كل صغير المرارة طويل العمر . ثم يظهر ذلك

<sup>(</sup>١) المطلوب (- أو ب).

<sup>(</sup>٢) وسط (أو ج) .

بالإنسان والفرس والبغل وجميع الجزئيات صغير المرارة . فهذا هو الاستقراء وهو المطلوب الثاني عشر .

والاستقراء يخالف القياس من قِبَل أن القياس يبيّن وجود الطرف الأكبر في الأصغر بتوسّط الأوسط . فأما الاستقراء فإنه يظهر أن الأكبر في الأصغر بجميع جزئيات الأصغر . وأيضاً فإن القياس يكون في الأشياء التي أقدم في نفس الطبع ، والاستقراء يكون من الأشياء المتقدمة عندنا .

# ــ ١٣ ــ [المطلوب الثالث عشر: النظر في المثال]

فأما المطلوب الثالث عشر فهو النظر في المثال وحدّ المثال ، وهو إظهار المقدمة الكلية البيّنة بنفسها بأحد الجزئيات الشبيهة بالطرف الأصغر بمنزلة قولنا : إن قتال المجاورين مذموم من قِبَل أن أهل أنبياء المجاورين لأهل قومنا كان قتالهم مذموماً بسبب تجاورهم . والقياس هو تبيّن جزئي من كلي . والاستقراء هو إظهار كلي بجميع جزئياته . والمثال هو إظهار مقدمة كلية بأحد جزئياتها .

# 

فأما المطلوب الرابع عشر فهو النظر في الاستقراء الثاني. وهذا هو الاستقراء الذي (١) هو بتبيّن المقدمة الصغرى إذا كانت في القياس خفية إما كخفاء النتيجة أو أقل.

<sup>(</sup>١) الذي (- ب) .

# [المطلوب الخامس عشر: النظر في مقدمة العناد]

والمطلوب الخامس عشر هو النظر في مقدمة العناد على ضربين: أما إذا أخذت ضداً فكلية ، وأما إذا أُخذت نقيضاً فجزئية . وهذا هو الفرق بينهما وبين مقدمة القياس . وذلك أن مقدمة القياس تكون إما كلية وإما جزئية . فأما مقدمة العناد فسائغ فيها معنى الكلي والجزئي . فلهذا (١) ما يقاس عليها في شكلين في الشكل الأول وفي الشكل الثالث . وذلك أن الكلي أحق بالشكل الأول والجزئي أحق بالشكل الثالث . فلنفرض قياساً (٢) النتيجة سالبة كلية ، أما ضدها فموجبة جزئية ، والقياس عليها يتم في الشكل الأول . وأما نقيضها فموجبة جزئية ، والقياس عليها يتم في الشكل الأول . وأما نقيضها فموجبة جزئية ،

#### \_ 17 \_

# [المطلوب السادس عشر: النظر في الاسكس والعلامة]

والمطلوب السادس عشر هو النظر في الاسكس (؟) والعلامة . والاسكس هو مقدمة مشهورة صدقها على الأكبر المحمول فيها للموضوع يكون على الأكبر الأمر . وأما العلامة فهي مقدّمة البرهانية المحمول فيها ضروري للموضوع .

#### \_ \\ \_

# [المطلوب السابع عشر: النظر في قياس الإضمار]

والمطلوب السابع عشر فهو النظر في قياس الإضمار . وقياس الإضمار هو

<sup>(</sup>١) ولهذا (ب) . (٢) قياس (ب) .

الذي يستعمله الخطباء كثيراً والجدليون ويحذفون منه مقدمة يخشون من التصريح بها والافتضاح . بمنزلة القول : بأن فلاناً مزين/ وكل مزين زان/ ففلان زان . أما المقدّمة القائلة إن كل مزين زان فكاذبة . ولهذا ما تبقى وتُجهل مضمّرة في القياس .

# ۱۸ \_ المطلوب الثامن حشر : النظر في قياس الفراسة]

والمطلوب الثامن عشر فهو النظر في قياس الفراسة ، وهو طريق ومسلك القياس منه على صورة وهيئة ونتيجة للقياس بعلامة موجودة في البدن ، بمنزلة قولنا : إن الشجاعة موجودة للنفس السبع . والقياس الذي يوضح ذلك من العلامات الموجودة في البدن يجري على هذه الصفة السبع أعضاؤه المقدّمة على غاية الاستعداد للانتقام/ وكل ما كان بهذه الصفة فهو شجاع/ فالسبع إذن شجاع . وقد يجوز أن يوجد للنوع الواحد نتيجتان بمنزلة ما توجد في الأسد الشجاعة والجور . سوى أن كل واحدة من هاتين لها علامة تدلّ عليها في البدن . وتصفّح ذلك يتمّ بأن يعمد إلى الأنواع التي فيها نتيجة من النتيجتين ، وننظر ما علامتها ، ونجعلها محصّلة ، ونعتبرها في الشيء الذي تجتمع فيه النتيجتان معاً . فليس متوسّط كل واحدة منهما على النتيجة الموجودة . فهذا هو المطلوب الثامن عشر .

وعنده يختم الكلام في المطالب الثمانية عشر (١) التي كان غرض المقالة الثانية النظر فيها وهي أغراض القياس . ويجب أن نعمد بعد النظر في القياس البرهانية . وبه فلنختم كتابنا هذا إذا كان غاية

<sup>(</sup>١) عشرة (ب) .

الصناعة القياسية وغرضها . وعند بلوغ الغايات والأغراض يجب لا محالة الكف عن الفعل . فإن كل حركة وكل فعل إنما ينقطع الفاعل والمحرَّك عنه إذا وصل إلى الغاية التي أمّها .

تم كتاب<sup>(١)</sup> القياس والحمد لله والمنّة على آلله ونعماه <sup>(٢)</sup>

(١) الكتاب (ج) .

<sup>(</sup>۲) آلائه ونعمائه (ب و ج) ؛ جملة : على يد أقل خلتي آية ابن محمد عبد المكريم الحسيني الطنبوكيلكي شهر محرم الحرام سنة ١٠٧١ إحدى وسبعين وألف من الهجرة (+ ج) .

كيف يزم اربطوط فيران الصور لبزعية والفاساة لعيوم عليمارا وماخن تزى الكسوفات وما يجرف عراما وواشيا وجرئية بنوم عدن المجرا بنائد من عندي بديد تكشالة والمرابيد مذاكتسوف لنزئ مكرع الطبيعتر الكليتدا بي على الصورة لشعسلترف النفس الداغترالامدية ففكرع إلان انابرهان لا كون الامن الأشكر الأنية والمناسبة وغناصة وليس بكفي فى البروات نيكون مقدمه متصوارق وعنيرد واست اوساط دوال يكون مناسبة خخاصة بالطبيعيد التحالب مليها فأن مولوس لملام ان بربع الدائرة استعل في برما معقدمة عامة غيرمنا سبته بطيعة واحتز ولمذالم يكن ساير برهان أوبرهان رومسييل ع هذه الصفة الانتيار ألن في نقص شي واحدة بعينه وابر من الله والمراج المراج والمراج والمراج مالة الصوفر فالمربع مساولالأرفع فالمفدمة الكبري هيجامندمذيركة وذلات باليصلان يستعل فاسنياء كثير فاماتيي المعوى وكا

المخطُّه ط (أ) كتاب البرهان

يعتقدانا كاذبه وذاك اندكان يعتول السبعة والنمانية اصغرمن عشرواعظمون فنلثرولبيامت اونين والنظرف ذالت فيحيع عرصل الات فادية بريوحد طرصطوط اليس معدف لت بيوسل الحان تبين الناهمرالي ببرمن علما وبستعل وصاطفها مذالامورالية ويعامها صورقامنة الصوفي أعفان بياناانا يتم بالاخبآء الأتية وهذه عبتلة المطالب الوسبقيه الموصوعتر يجب الصناعة العروب سوى ن الصناعة التروز كوم بنه سلابها مبرمنه لمالم النعي اعنى المتعلان يستعل وساطها ذاتية الطبآ قربه فاماالتيخت فيلهامدي بيلنان الغئ وذاك ارآلو فهاعياة بعياتم عبرلة مابيرهن المناظي ان الشطاعين ألحد عنالعين بنقال بوسط محكون الناوييين العاخلة يأالين بوعهة واحدة من الفط الواقع عليها اقامن قا عُتاين فم اللوط ملحفوضمن العلم الاعلم اعنى المندستنر وللطالب التربيعبسير الوالة مزق وذلك ان موصوعها يرتفع الم مومزع أوعموا

مفعتراخي ويتقليل يضا وبغورتها بأفعات في يجابذ ع الم وفلت أن الله تن الأكان خير الطابق القلمة والتحيل حلل المصوغ وقئم لنحوله فوجد النئ الذي وهو وسع وعبد فاحت وعندالبوريلم ودبت الداذاسل الإنسان حص فيم عصو لحصو وجع العيون وسع فحاب فيهم واذاسا الاث ت مدخلات و الالعطف ت الربعة وقالا المرك من صارد وتمرك الفولم ص الاندمنفرج لفناس فقار فاحتجب ذلك لاندط يولم الشوط أتراب فيقال أسكاة فالكنحير بطريق القسمة والتعير الموصف الال الافتارك الصابدلم وتوفيداهاة البا والرازين بكوب واحدور عتكان الوسط فيهاولحل لاما المحتسرتام فالدفع واماؤالحنس بمنارته الانفكاس الذي كمون سبب وحدق الصلاو ومحدوث الفؤس فان التولي لمرث بالعكاس الهواوات في بالعكاس البصي وامانى المنوع انتقال للمواكايرى فلاض فالديجعل انتقال الدوالته

وحدب الشاطيق كمرا والعلة والعلولي عكريعها عاعص الز علم الدورق الوسطى كسوف القريكسوف الفريع فيام الرع في الوسط و كلواحده م يستن من كلواحده ، سوقات برج المع الدي بلون الوسطفيه العلة فأمتا الذي الوسط فيه العلوزهو عينول برجان والبرهان وعكن انيكون فيمكزتن وسعطار لان الصطوير علة وعلة التي واحدة وحهذا بعضع رسيوط الكام فالقيش والبرطان وشرعي تعليماعن مبادرالبري وهالمقدمات غيرذوات الوساط وكبف عصابا العقرواعالمة سنطاوبالمقوة المستبطهام فالتسان مساول مرام عك فيه لع بك وجود وفي في النفوات لبست عالمة فالعقل متداوله وهلهف العقل لاصافي ليس فيصوف مند اولدامره بليكت فيهعند الزعرع الدنيط واهلرفان اعقل العيساب لبيرف صورة منداول مرغصل وعندالرعرع ونرواله انركات قوة كقوة الاشار بحصاما بعصاح بعقلما بعقار العسرفق الشرك

المخطوط (آ) كتاب البرهان

رم دندخ بهدات بودد غربس كري برنصفه بسيع جف ده بقرته مع ما المتماد فرتقت وكواكا ومنهه لصغه فرشي مالسع ادن شيع ومركوزان رمرورو ادم يتمة ف نرو و وحرف الدسر المع عدد الحورس ال كار مرة فرا يس له عدد مرك عليه غرالدن ويمص ولكرسم الصعيدا ليادداع ليرفها تتيم وتتبخيس برغرا عدتهن رمحس محصعه دمعسرا وإسرابرى يحيبرفيرنسى وحمت ملد سروسط كارومرة من ع بستم بوموده لهرا برلطارس مغتر دفير بر اسحيركيييع في لمطارات ب عشرة بسركا وحوص كمها مرا مرم المنطرفها وبراع رهم في ك ركب ال فعد فعد أبطرف آب كم كمطنى الرابطرف لعاميرالرك ومعهم كم ب برا اداكان عابر لص عم لَين سر يومه، دخير لمرة بن ؛ تب داندُوض كدلاقح ا لكف في لبعس مَان كمروكم وكرفعر المرتقطم إلى عمروالمحركضر اذا وصرا لهذا مرابها تم تربيس رساميروالمدعلى آلائه رنعائر

> ىسە بەرمى<sub>جا</sub>رمە ك**ىــاپلىرھ**ان

معتدقه ارم صرا و دمدا، ١٠ الهدالي لور دبعار الإير قبري مولصال الميرا مرم ما وه صعر الحص وفعد كير والرقوف عع إرس عدتم الدرا فراك فاول الدري ع مطرقها فعه برصرا ادلى يامدا لدمط فيسر مبرق ب مين في ل لمراك ما رَ و مِنا رمقر ته الحو دفسمور لفرد تبر العلى لعالميه و لعام دل ل يقرابه و تراجع به فا به دنده مرم به ده مرک تنظر ، فرامه له اندندان مندم يدر سي تميرم رحوداً وحرده فان عن قم لهرس حديم الركعيد معطر والحط والمح , كركدف قد العدد عرف آن مرالان كصرار در الرص وعربها سرم راراته ولواك مدحر الراروه عدر الدر تقريهم القدات والدسواء مى براه تشروقيد الروف عم سركوك ترام بيث توله دام لاوق منه رین ما ترف عدر باکس وتبعیم دیمنم ۱۸ نج الرخیم **دوا** مر نے اکر تحقیق والد<sup>ی</sup> والی ی و المان مقدم صیم فیرانسم مالرا گست ن اصه الیم دهونیص الدُّر و في الآن و أمدهر العلم سميض عن ما والرل بهي ريكه ما كان في الحاص بمدة رمهم وممول وتعزك الالمعلاع يتي وال تعم إلره أمر وتو ووتوال سم الع يتركس ان سم دور دعوب تن ما المحول فينوا كموضع ادا مل مي المراه ما ادا مرا فيرعم ادا مرك مهم الأدر داد

Ųί,

بعترور

المخطوط (ب) كتاب البرهان

تسرح دومتمك النفي لتهوا ترامتيده صفوع لبقونسا دل دالمشرة والتسواك و لمس فيصرر فرزا دل مر معريجر ويدخدا ترحرع وددال الكوددات قرة قرة كور اون بمصر بمصر وتعد والعرد بمن فقد تشر وفيرا دون أوا وهوانا والمحوانه لندخش نسره ثمث لي تخلف دة ترزوهم ومرة لأثمث في وبعق لدم حدم رادرن حسب وفع محصع العردي مر تحصي من الأر الطبيت دنيع عامة وتواتي وم مروبيم از الدكهم للخفية الموس ا لِلْمِعْلَ دَكَرًا عليه وا ذا تخرير عرضلتِه بجيومِنها لِصورِكِ تمر دلولٍي معدد در ان تصول من فيمه ومن فير و كرانسا لمصرا سرا الأول فن بدا تعبن ال معر الركاه لدتمين الركان دا ن لمعنظ له برليودان ندا دل دیم ککن محصوف ا ترقع وردال کودا = د نری س دکت ترمن مى مطن رفرنى ماك وعدا م دَمَدِ مِنْ وَمِ ارْ الْ مَوْطِيدَ لِهِم مِرْضَ ثِرُورَ لِهِرَمُو » وَمِكْرَ ء هَنْ مَا مَمَ نه ع صرابط لله كغية كم ل تحصر د بر برق دارع دى سير في ترايع ئ رہے ہواد ءے الف و کا تا ہ درسے حثر زائر ہی کہ لسورعی؟ حرا بسوالتي والمحمرار بسسالبعثم شم ما دیگا را با مینیا د و ارجور درنگر چر بعنصد<sup>ن</sup> ارج در دیگا مهران کرک به الاعلیز المنفقیالا بسط میستد و را کر درا ارتحقار ربيدمرل ازر ريسي قرع يتب خ كرده أبي ترميد وتشميذا مهض سام و دُرُضِفاً ومرکل کنره برای تبدیم فصدر می تن در دیگاه بهران لقدیم موارم تهران اردم حرداد مرتض ورتك ( ترعال للك ) المخطوط (ب) الصفحة الأخيرة من البرهان

المخطوط (ج) كتاب البرهان

ونسالي لفرحوالل الذي وعووسط وعلة فاجاب وعندالسولي وفالهاءاذاسن لمالانسان حسام المطبوان وحوا الإسطفيا شالور بعبو فمالكانه حرك من احتداد ويخران الشاريل والماء المعااما الملائد والماة المذه والماأ النساماة الناطعه فالكما والماز والمنعكرية السطوطا لس الكلام فالنبآس والبعيان ويشرج فالعباص ببادك البهان وهالمغيمات مرودات الاوساط وكمت مسلما المشاواي فدنعد وعده فيقول انهنه المقلمات لعتساصل شفاولاهل فالالمتا الانساف لبرجيد صونة سنداو لماس بليعث منيه

المخطوط (ج) الصفحة الأخيرة من البرهان

بغوك وتسالون فناولك والكوان الذوعي الامورالطيعدوانطباحيا يبا وعفاشانى ليعاخذه السعبرا أفاادك

المخطوط (ج) الصفحة الأخبرة من البرهان

بسم الله الرحمن الرحيم كتاب البرهان لأرسطاطاليس الحكيم

# المقالة الأولى

## ــ ١ ــ [في الغرض والمنفعة]

وأرسطوطاليس من بعد فراغه من الكلام في القياس المطلق ، ينتقل إلى الكلام في القياس البرهاني ، ويعلّمنا في كتابه في البرهان .

ونحن فقد ينبغي أن نجري على العادة في الإخبار عن غرض هذا الكتاب ومنفعته فنقول : غرض هذا الكتاب النظر في صورة المقدمة البرهانية . وذلك أن البرهان لما كان مركّباً ، وكل مركّب فتركيبه من جنس وفصل أو ما يقوم مقامهما ، فجنس البرهان هو القياس المطلق وفصله الشروط والخواص التي بها يصير قياساً برهانياً . وهذه هي صورة المقدمة البرهانية .

فأما منفعته فظاهرة جداً ، وذلك أنّا إنما نصل إلى الفوز والسعادة الدائمة التي هي الاتصال بالمبدأ الأول جل ثناؤه ، وتعلّم (١) الحق ، وفعل الخير ، والوقوف على هذين لا يتمّ إلا بالبرهان . فإذن الانتفاع بالبرهان عظيم جداً .

<sup>(</sup>١) بعلم (ب) ؛ أن نعلم (ج) .

أول ما يبدأ أرسطوطاليس يعمل قياساً يبيّن فيه أن البرهان<sup>(١)</sup> لا يتم علمه إلا بعد أشياء تتقدّم العقل فيقف عليها .

والقياس صورته هذه الصورة: البرهان تعليم وتعلّم ذهني ، وكل تعليم وتعلّم ذهني إنما يتمّ علمه بعد علم أشياء متقدّمة الوجود . فالبرهان يكون من أشياء متقدّمة الوجود ، ويستقرىء المقدّمة الكبرى بالعلوم التعاليمية والقياس والمثال والاستقراء وسائر الصنائع ، فإنه لا واحدة من هذه تدرك مطلوباً من مطالبها إلا بعد أن يتقدّم فتعلم أشياء يتقدّم وجودها وجوده . فإن صناعة الهندسة تحتاج إلى تحصيل النقطة والخط والسطح ، وكذلك صناعة العدد على غاية الحاجة إلى أن يحصل أولاً ما الوحدة . وعلى هذا سائر الصنائع البواقي . والقياس فلا طريق إلى الوقوف عليه إلا بعد تقدّم العلم بالمقدّمات .

والاستقراء فيحتاج أن يتقدّم قبله الوقوف على سائر الجزئيات. وإنما استثنينا بقوله ذهني للفرق بينه وبين ما يوقف عليه بالحس بطريق التعلّم إلى تحصيل المعاني المستفادة من العلم. والتعليم والتعلّم هما في الموضوع واحد وفي الحدّ مختلفان.

والأشياء التي تحتاج إلى أن تتقدّم فتُعلم قبل العلم بالبرهان شيئان : أحدهما العلم بوجود بعض الأشياء التي في البرهان ، والآخر العلم ببعضها على ماذا يدلّ اسمها . وبالجملة لما كان البرهان أشياء ثلاثة : موضوع ومحمول ومقدّمات . أما الموضوع فيحتاج أن يُعلم أمره أنه موجود . وذلك أن سائر الصنائع يجب عليها أن يُتسلَّم وجود موضوعها تسلّماً . فأما المحمول فينبغي أن يُنظر فيه على ماذا يدلّ اسمه لم نفهمه ، وإذا لم نفهمه لم يمكن أن نتبيّن أنه موجود لشيء . فأما المقدّمات فينبغي أن ننظر فيها على ماذا

<sup>(</sup>١) يبيّن فبيان البرهان (ب) ؛ يبيّن ببيان البرهان (ج) .

<sup>(</sup>۲) في (ب) .

يدلّ اسمها وأنها موجودة . أما على ماذا يدلّ اسمها فلكيما نفهمها . فإنّا إن لم<sup>(۱)</sup> نفهمها لم يمكننا أن نتبيّن بتوسطها وجود المحمول للموضوع . فأما أنها موجودة أي صادقة فلكيما نتمكّن أن نتبيّن بتوسطها صدق وجود المحمول للموضوع .

والمفسّرون جميعاً يزعمون أن كل واحد من هذه ينبغي أن ينظر فيه على الضربين ، سوى أن ما ذكر خصّص بكل واحد . ولما زعم أرسطوطاليس أن التعليم والتعلّم إنما يكونان من أشياء وجودها متقدّم ، وكان ليس كلّما تعلّمه الإنسان إنما يعلمه من غيره ، بل ههنا أشياء كثيرة يعلمها الإنسان من تلقاء نفسه ، قصد<sup>(۲)</sup> تعديد ما يعرفه الإنسان ، فقال : ما يعرفه الإنسان ليس يخلو من أن يعرفه : إما بالحس أو بالعقل أو بالجميع . والذي يدركه بالحس هو هذه الأشياء الشخصية المحسوسة وإدراكها بغير متوسط . والتي يدركها بالعقل هي الأشياء الكلّية والعامة (۳) . وذلك أن العقل هو المستنبط للأمور الكلية والمستخرج لها من المتشابهات التي يجدها في الأمور الطبيعية عند تصوّره لها .

فأما الأشياء التي يدركها الحس والعقل فهي الأشياء الحاصلة تحت الأمور الكلية (٤) بمنزلة هذا المثلث ، فإن هذا إذا انكشف عنه ما يستره وشاهده الحس كان مدركاً بالحس . ومن حيث هو (٥) تحت المثلث الكلّي ، فإن العقل يعقل من أمره أن زواياه الثلاث معادلة لقائمتين (١) من حيث هو في الكلي . وإن لم نشاهده فيحصل من هذا الوجه معروفاً بوجه ومجهولاً بوجه . وليس ذلك بالمنكر ، فإن الأمر إن لم يكن هكذا ، وهو أن يكون الشيء معروفاً من وجه ومجهولاً من آخر ،

<sup>(</sup>١) فإنّا إن لم (- ب) .

<sup>(</sup>٢) قصد (- ب) .

<sup>(</sup>٣) والعامية (ب) .

<sup>(</sup>٤) الكلية (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>e) هو (- ب و ج)<sup>.</sup>.

<sup>(</sup>٦) جملة : (ويما علمناه مرة زواياه الثلث تعادل قائمتين) (+ أ) ، لم ندرجها لتكرار معناها .

لزمت الحيرة المسطورة في ما تبيّن وهو أن يكون الإنسان<sup>(١)</sup> إما أن لا يعرف شيئاً أصلاً أو<sup>(٢)</sup> يطلب ويعرف ما يعرفه .

والحيرة تجري على هذه الصفة : ما يعرفه الإنسان ليس يخلو أن يكون قد عرفه فيما تقدّم أو لم يعرفه . فإن كان لا يعرفه فكيف السبيل إلى الوقوف عليه إذا عرض له الالتقاء به والمصادقة له (٣) .

والسوفسطائيون يثيرون شكاً على الأشياء الحاصلة تحت الأمور الكلية يقولون : الأمور الحاصلة تحت الأمور الكلية (<sup>4)</sup> يلزمها أن تكون معلومة ومجهولة معاً ، وهذا خُلف لا يمكن . وذلك أن هذه الثنائية (<sup>6)</sup> يُعلم أنها زوج من قِبَل العلم بالثنائية على الإطلاق أنها زوج ، إلا (<sup>1)</sup> أنها قبل أن تتكشف لنا لم نعلم وجودها . فتتحصّل معلومة ومجهولة معاً ، وهذا خُلف غير ممكن .

وقد حلّ قوم هذا الشك حلاً غير مرض قالوا: إنما قلنا إن هذه الثنائية زوج الثنائية التي قد عرفناها (٢) ، فأما التي لا نعرفها فلا . وقد غلطوا أو ضلوا ، وذلك أن البرهان لم يقم على هذه الثنائية ولا مقدّماته أيضاً جزئية . والحل الصحيح يجري على هذه الصفة : ليس بمنكر أن يكون الشيء معلوماً ومجهولاً معاً من وجهين اثنين (^) . وإنما الشي (٩) أن يكون الشيء معلوماً ومجهولاً من

<sup>(</sup>١) الإنسان (- ب) .

<sup>(</sup>۲) و (ب) .

 <sup>(</sup>٣) إذا عرض الالتقاء والمصادقة له (ب) ؛ له (- أ) .

<sup>(</sup>٤) جملة : الأمور الحاصلة . . . الكلية (- ب) .

<sup>(</sup>٥) الصناعة (ب)

<sup>(</sup>٦) و (ب).

<sup>(</sup>٧) عرضها (ب) .

<sup>(</sup>٨) جهتين اثنين (ب).

<sup>(</sup>٩) جملة : أن يكون الشيء . . . الشبيع (- ج) .

وجه واحد ، فإن الإنسان قد يعرف زيداً مثلاً بما هو كاتب ولا يعرفه بما هو مهندس . فعلى هذا فليجر حل الشك (١٠) .

ومن بعد فراغ أرسطوطاليس من النظر في أن البرهان يجب أن يتقدّمه علم أشياء قبله ، أخذ في النظر فيما هو بسبيله . وهو أول ما يبتدى عفيدنا أن البرهان قياس يكون بالعلّة ، لا العلّة الموجبة للنتيجة حسب لكن والموجبة لوجود (٢) الأمر . وبهذا ينفصل من سائر المقاييس ويبيّن ذلك من الآراء ، فإن من يعلم على التحقيق ، ومن نطق أنه يعلم ، إنما يعتقد أن ذلك إنما يتم له بالعلّة . سوى أن الأول اعتقاده شديد والثاني غير شديد . وقد يوجد العلم المحقّق طريق غير هذ وهو طريق استخراج الحدّ . فإن الحدود العقل يقف عليها من غير متوسط . فأما البرهان فإنما يقف به العقل على مطالبه بمتوسط وما يدرك بغير متوسط واسط (٣) .

### ۔ ۲ ۔۔ [في تحديد البرهان]

ومن بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في إفادتنا طبيعة البرهان وتحديده . وحدّ البرهان يجري على هذه الصفة : البرهان هو قياس مؤتلِف يقيني ، والمفسّرون الجلّة يحذفون لفظة مؤتلف إذ كان لا حاجة إليهما . وإذا بسط هذا الحدّ فهم على هذا السبيل : البرهان هو طريق ومسلك يسلكه العقل ليقف به على الأشياء الخفية (٤) وقوفاً متيقّناً بتوسط أشياء ظاهرة .

<sup>(</sup>١) الحل (أ) .

<sup>(</sup>٢) لوجوب (أ) .

<sup>(</sup>٣) جملة : بمتوسط. . . واسط وردت فقط بهاتين اللفظتين (ب) .

<sup>(</sup>٤) الحقيقية (ب) .

#### \_ " \_

### [في شروط المقدّمات البرهانية]

ولتلك الأشياء الظاهرة وهي المقدّمات شروط وخواص بها تصير مقدّمات برهانية . وأرسطوطاليس بعد ذلك يعدّد شروط المقدّمات البرهانية ويزعم أنها ستة :

**الأول** منها أن تكون صادقة <sup>(١)</sup> .

والثاني : أن تكون غير ذوات أوساط .

والثالث: أن تكون أقدم بالطبع.

والرابع: أن تكون أعرف بالطبع.

والخامس : أن تكون عللًا أي المحمول فيها علَّه للموضوع .

والسادس : أن تكون مناسبة أي يكون المحمول فيها مناسباً للموضوع .

ويبيِّن من بعد ذلك أن من دون هذه الشرائط لا يتم البرهان . وإيضاح ذلك يتم بحجّتين : الأولى منهما مؤخّرة وهي تجري على هذه الصفة : البرهان لا يتم إلا بكون هذه الشروط . فأما القياس فقد يكون وإن فقدها ، لأن مقدمات القياس تكون ذوات أوساط (٢) وغير صادقة وغير مناسبة .

والحجة الثانية على الطريق<sup>(٣)</sup> التفصيل تضع واحداً واحداً<sup>(٤)</sup>، ونتبيّن أن من دونه لا يتم البرهان . أما أنها صادقة فيتبيّنه على هذا <sup>(٥)</sup> السبيل . يقول : إن فرضت غير صادقة لزم من ذلك أن يُعلم ما هو كاذب على أنه صادق وهذا شنيع

<sup>(</sup>١) يكون صادقاً (ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) الأوساط (ب) .

<sup>(</sup>٣) طريق (ب) .

<sup>(</sup>ع) واحد (ب) .

<sup>(</sup>٥) هذه (ب و ج) .

جداً لأن نتائج البرهان ينبغي أن تكون صادقة (١) ، ولأن المقدمات لو كانت كاذبة فربما أدّينا إلى نتائج كاذبة يُظن بها أنها صادقة من أجل أنها نتيجة البرهان بمنزلة قولنا : إن نسبة قطر المربّع إلى ضلعه نسبة عدد إلى عدد . والمقادير التي نسبة بعضها إلى بعض نسبة عدد إلى عدد هي مشتركة . فالقطر مشارك للضلع وهذا كذب .

فأما أن يكون غير ذوات أوساط فمن قِبَل أنها إن كانت ذات وسط احتاجت إلى برهان . فنحن في ذلك من أمرين : إما أن نسلك ما لا نهاية له ، أو نقف عند مقدمة مجهولة ، والمجهول لا سبيل إلى أن يقع بتوسطها العلم . وأما كونها أعرف بالطبع فمن قِبَل (7) أن العلّة أعرف عند الطبيعة من المعلول لأن منها يبتدىء وعند المعلول تنتهي .

والأعرف يقال على ضربين: أحدهما الأعرف عند الطبيعة وهذا هو سائر المبادىء التي ذوات الأمور، والآخر الأعرف عندنا وهذا هو سائر الأمور الشخصية التي من شأن حواسنا إدراكها.

ومن بعد تعديد أرسطوطاليس الشروط والخواص التي بها تصير المقدمة برهانية وبيانه لذلك بالطريق المجمل والطريق المفصل (٣) ، يأخذ في أن يضع واحداً واحداً من هذه الشروط ويستوفي الكلام فيها .

وأولاً يبتدىء بالكلام في المقدمة غير ذات (<sup>4)</sup> الوسط ، ويبدأ بأن يحدّدها ثم بقسّمها ؛ وهو يحدّدها بأنها قول جازم يقدّم لتبيّن شيء آخر غيره ليس يبيَّن بتوسط

 <sup>(</sup>١) جملة : •وليس إذا كذب أحد الضدين صدق الآخر الأنهما قد يجتمعان على الكذب فأما إذا
 كذب أحد النقيضين فالنقيض الآخر صادقاً لا محالة» (+ أ) .

<sup>(</sup>٢) جملة : إلى أن . . . قبَل (- ب) .

<sup>(</sup>٢) المضمر (ب) .

<sup>(&</sup>lt;sup>‡)</sup> ذوات (ب و ج) .

حدّ لكنه ظاهر عند العقل أن محموله موجود لموضوعه . والمقدّمة البرهانية<sup>(١)</sup> هي إحدى جزئي المناقضة أعني الحكم بشيء على شيء .

والجدلية منها فهي التي نقضت أي جزء كان من المناقضة من قِبَل أن الجدلي ليس غرضه الحق، لكن غرضه عناد مُناظرِه وإلزامَه ضد أو نقيض ما يراه ويعتقده فهو لسبيل الرأي، ويتوصل بعده إلى أخذ مقدّمات من خصمه ينتج بها عليه ضد رأيه أو نقيضه .

فأما البرهانية فهي أحد جزئي النقيض مخصّصاً من قِبَل أن المبرهِن غرضه المحق والحق لا يكون في أحد جزئي المناقضة أيّها كان (٢٠). والمناقضة فهي التقابل الذي لا وسط له بذاته ، وإنما استثني بذلك من قِبَل أن بعض المتقابلات لها أوساط بذاتها بمنزلة المتقابلة على طريق التضاد. وههنا ينقطع الكلام في تحديدها.

ومن بعد تحديده (٣) لها يقسّمها . وهو يقسّمها (٤) إلى العلم المتعارَف وإلى الوضع . والعلم المتعارَف هو المقدّمة المذكورة في الفطرة الواجب قبولها بمنزلة القول بأن على كل شيء يصدق إما الإيجاب وإما السلب .

والوضع ينقسم إلى الأصل الموضوع وإلى المصادرة والحدّ<sup>(0)</sup>. والأصل الموضوع هو المقدمة التي يتسلّمها المتعلّم من العلم<sup>(1)</sup> وتكون بيّنة عنده ، ويبني عليها برهانه من غير أن تكون معروفة عند كل أحد .

والمصادرة هي المقدمة التي يصادر عليها المعلُّم للمتعلُّم ويبني عليها

<sup>(</sup>١) البرهانية (+ ب و ج) .

 <sup>(</sup>٢) المناقضة أيها كان (- ب) .

<sup>(</sup>٣) تحدید (ب) .

<sup>(</sup>٤) تقسيمها (ب) .

<sup>(</sup>٥) والمصادرة إلى الحد (ب) ؛ وإلى المصادرة وإلى الحد (ج) .

<sup>(</sup>٦) يتسلّم بها من العلم (ب) .

البرهان من غير أن تكون معروفة (١٠) عنده ، وربما كان عنده ضدها . والحدّ بمنزلة حدّ النقطة والوحدة . وينبغي أن يُعلم أن الحدّ ليس بمقدمة لكنه جزء للمقدمة . وههنا ينقطع الكلام في المقدّمة غير ذات وسط .

ويبتدى، بعد ذلك النظر في شروط أُخَر وهو أن مقدمات البرهان يجب أن تكون أعرف عند الطبيعة ويقول: نتائج البرهان ينبغي أن تكون مصدّقاً بها و ${\tilde C}^{(7)}$  معروفة عندنا جداً ، وهذه إنما نعرفها من أجل معرفتنا بالمقدمات . وإذا كان الأمر على هذا فمعرفتنا بالمقدّمات ينبغي أن تكون أكثر . وأورد المثال على ذلك بالمعلّم والغبي ويقول: إنّا نحب المعلّم ونحب الغبي/ إلا أن المعلّم نحبه من أجل الغبي/ فيحب أن تكون محدّتنا للغبي أكثر . وليس ينبغي أن نكون مصدّقين بمقدمات البرهان فقط دون أن نعتبر مقابلاتها ، ولنحقق أنها كواذب ، وبها نعلم أن مقدمات البرهان ليست ممكنة بل ضرورية . وأرسطوطاليس بعد هذا يأخذ في أن البرهان موجود  ${\tilde C}^{(7)}$  .

## - ٤ –[في أن البرهان موجود]

(\*)وأولاً يعدد الآراء التي كانت لغيره في البرهان ، ويزعم أن عدد الآراء التي كانت لغيره في البرهان غير موجود أصلاً ، والآخر أن البرهان موجود إلا أنه على كل شيء (٢) . فأما الرأي الأول فإن الطائفة

<sup>(</sup>١) جملة : عند كل أحد. . . معروفة (- ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) وهي (أ) .

<sup>(</sup>٣) موجوداً (ب) .

<sup>(</sup>٤) يعود المخطوط (أ) هنا إلى نسخ المطلوب الثاني حتى الثامن عشر من المقالة الثانية من كتاب القياس (ص ١٨٧ - ١٩٩) .

<sup>(</sup>٠) جملة : ويزعم . . . البرهان (- ب) .

<sup>(</sup>٦) إن البرهان رأيان أحدهما موجوداً إلا أنه على شيء (ب) .

التي اعتقدته كانت مثبتة على هذا الوجه . قالوا : ما يُعلم من البرهان إنما يُعلم بمقدمات ، فمقدمات البرهان ليس يخلو من أن تكون معلومة أو غير معلومة . فإن كانت معلومة ، وكل ما<sup>(۱)</sup> يعلم إنما يعلم البرهان ، والبرهان إنما هو يكون بمقدمات ، فأي مقدمة أخذت يُحتاج أن تبيّن بالبرهان . وهذا يؤدي إلى سلوك غير المتناهي وما من شيء إلا وهذا أشنع منه . وإن كانت غير معلومة فكيف يُعلم بها غيرها . فهذه هي الطريقة سلكها الطائفة التي رامت أن تبيّن أن البرهان غير موجود .

وأما الرأي الثاني فإن الطائفة التي اعتقدت رأيت بيانه على هذا الوجه: زعمت أن البرهان على كل شيء ومع هذا فلا جناح في بيانهم (٢) الأشياء بعضها ببعض، وإذا كان الأمر على هذا صلح أن تبيّن مقدمات البرهان بعضها ببعض، المتقدّمة بالمتأخّرة والمتأخّرة بالمتقدّمة. فأما أرسطوطاليس فيرفض كلا الرأيين ويعتقد أنه ولا واحد منها يصدق، ويردّ القضية القائلة أن البرهان على كل شيء المدخلة المشتبهة ويقول ليس (٢) البرهان على كل شيء، وذلك أن البرهان إنما يتم بالوسط.

فالأشياء التي لا وسط لها فلا برهان عليها ، بمنزلة الحدود والمقدمات غير ذوات الأوساط التي هي مبادِيء (أ) البرهان . فإن هذا العقل يطّلع على أن محمولها لموضوعها بغير (أ) توسط شيء ، فيتحصل من ذلك أن البرهان على بعض الأمور وليس على بعضها . لأنه إذا كانت المقدمتان الكليتان ، أعني الموجبة القائلة أن البرهان على كل شيء والسالبة القائلة البرهان ولا على شيء من الأشياء ، فنقيضاهما صادقتان وهو القول بأن البرهان على بعض الأشياء وليس

<sup>(</sup>١) كلما (ب).

<sup>(</sup>٢) تبيّن (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) جملة : أن البرهان... ليس (- ب) .

<sup>(</sup>٤) مبادِه (١) .

<sup>(</sup>٥) من غير (ب) .

على بعضها . ومن بعد ذلك يشرع أرسطوطاليس في مناقضة الذين اعتقدوا ببرهان الدور وهو يجري في مناقضتهم على وجهين ، أحدهما يُسمّى طريق المعاندة صورته هذه الصورة : يقال لهم أنه لا يمكن أن يبيّن شيء من الأشياء على الإطلاق برهان الدور .

وذلك أن البرهان إنما يكون من أمور متقدّمة بالطبع وبرهان الدور يستعمل فيه أشياء متأخرة . وأيضاً فإن برهان الدور يلزم فيه أن يكون أمور بأعيانها عند أمور بأعيانها متقدّمة ومتأخرة معاً ، وهذا خُلف . وذلك أن الضرورة يعود فيه أن يتبيّن الشيء بالشيء الذي به  $(^{(1)})$  يبيّن . وشناعة ثالثة يلزمهم  $(^{(1)})$  وهي يتبيّن الأشياء بأنفسها ومع هذا المنتج يسهل تبيّن كل شيء . فأما كيف يلزم فيه بتبين الأشياء بنفوسها  $(^{(2)})$ . فعلى هذه الصفة : لنفرض علامة المقدمات آ وعلامة النتيجة ب ، ويقول إنه متى كانت آ موجودة أي متى كانت مقدمتا (آ) (+) (+) (+) موجودة وهي التي جعل عليها علامة (-) في أن الاضطرار موجودة . أي كانت النتيجة التي (-) من الاضطرار موجودة . ومتى كانت هذه موجودة ، يعني النتيجة التي هي (-) على كل (-) ، وعكس الصغرى التي هي (-) على كل (-) ، كانت (-) على كل (-) ، موجودة وهي الشيء الذي يُتثبت بالدور .

فيتحصّل من هذا أن الكبرى يثبت بذاتها بنفسها . فأما الردّ الذي يجري على طريق المسامحة فإنه يجري على هذا الوجه : يقال لهم إن سُلَّم أن البرهان الدور من الأشياء المعتدّ بها ، فإن برهان الدور ليس يكون على كل شيء . وذلك أن برهان الدور إنما يتم من جملة الأشكال في الشكل الأول حسب . فأما في الثاني والثالث فإنه لا يتم ، ويتم أيضاً في الشكل الأول في المقدّمات التي حدودها

<sup>(</sup>١) به (- ب) .

<sup>(</sup>۲) يلزم (ب) .

<sup>(</sup>٣) جملة : ومع هذا المنتج. . . بنفوسها (- ب و ج) .

<sup>(</sup>t) جملة : حسب . . . الشكل الأول (- ب) .

متعاكسة . وههنا ينقطع الكلام في الشرط الأول وهو أن مقدمات البرهان يجب أن تكون أعرف من النتيجة .

### \_\_ 0 \_\_ [في أن مقدّمات البرهان ضرورية]

وهو يستأنف الكلام في شرط آخر وهو أن مقدّمات البرهان يجب أن تكون ضرورية<sup>(١)</sup> ، ويثبته<sup>(٢)</sup> لذلك على هذه الصفة :

الأمر المعلوم بالبرهان هو دائم ضروري غير مستحيل ولا متغيّر لأن البرهان له هذه إنما يقوم على الأمور الكلية الدائمة . وإذا كان الأمر المعلوم بالبرهان له هذه الصفات ، فالبرهان الذي يقف على هذا المعلوم يجب أن يكون ضرورياً غير مستحيل ولا متغيّر ، وذلك أن العلم مناسب للمعلوم . وإذا كان البرهان على هذه الصفة فمقدماته أيضاً بهذه الصفة . فمقدمات البرهان إذاً غير مستحيلة ولا متغيّرة (٢٣) ضرورية أبداً . وأيضاً فإن الوسط فيه علّة وعلّة الشيء ضرورية له . ولما كان الضروري قد يقال على أي شيء (٤) ، شرع في أن يبيّن على أي وجه منها يقال في المقدمات البرهانية إنها ضرورية . فهو يعدّد الشروط التي بها يتم في مقدمة البرهان أن تكون ضرورية . فيزعم أنها ثلاثة : الأول منها هو أن يكون المحمول موجوداً لكل الموضوع و (٥) دائماً . والثاني أن يكون ذاتياً له . والثالث أن يكون له أولاً . وإذا اجتمعت في المحمول هذه الشروط يسمّى كليًا . ومعنى أن يكون له أولاً هو أن تكون علّته التي منها أثبتت ذاته . فلكيما يقف على المقدمة الضرورية التي هي ضرورية البرهان ، يجب أن نفحص عن شرط من هذه الشروط حتى التي هي ضرورية البرهان ، يجب أن نفحص عن شرط من هذه الشروط حتى

<sup>(</sup>١) ضرورة (ب) .

<sup>(</sup>٢) تبينه (ب) .

<sup>(</sup>٣) جملة : وذلك أن. . . متغيّرة (- ب) .

<sup>(</sup>٤) أيما شيء (ج) .

<sup>(</sup>ه) و (- ب).

نفهمه فنقول: إن معنى قوله إن المحمول على كل الموضوع هو أن لا يبقى واحد من الجزئيات التي يحويها الموضوع إلا ويوجد له ولا يكون لبعضه ولبعضه لا يكون ، ومع هذا فيكون له دائماً لا في وقتين (١) من الأوقات ، بمنزلة الحيوان للإنسان ، فإن (٢) الحيوان لا يبقى واحداً من الطبيعة التي يحضرها الإنسان أن لا يوجد له وهو لها ودائماً .

## ٦ – [في الفرق بين معنى المحمول على الكل في كتاب القياس وكتاب البرهان]

والفرق بين الحدّ الذي حُدّ به المحمول على الكل في «كتاب القياس» والذي حُدّ به ههنا ، هو أن ههنا زاد عليه لفظ «دائماً» وما أحسن ما فعل . وذلك أنه لما كان للمعاند أن يعانده إذا حكم أن المحمول لكل الموضوع أن يراه واحداً من الموضوع (٣) لا يوجد له المحمول دائماً بل في وقت من الأوقات . فلذلك جمع في «المقول على الكل» هذين الشرطين حتى لا يجد المعاند طريقاً وفرضية لكسر حكمه .

وقبل أن يشرح معنى قولنا بالذات (<sup>4)</sup> ، فلنعدّد المعاني التي يقال عليها ما بالذات . فنقول : إن عدد المعاني (<sup>0)</sup> التي يُسمّى بهذا الإسم أربعة :

الأول منها سائر المحمولات المأخوذة في حدود الموضوعات بمنزلة الحيوان للإنسان . فإنك إذا حدّدت الإنسان أخذت الحيوان في حدة من قِبَل أنه ذاتى له .

<sup>(</sup>١) وقت (ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) جملة : الحيوان للإنسان فإن (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) جملة : أن يراه واحداً من الموضوع (- ب) .

<sup>(</sup>٤) بالذات (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٠) جملة : التي يقال عليها. . . المعاني (- ب) .

والثاني سائر المحمولات المأخوذة موضوعاتها في حدودها بمنزلة الاستقامة والانحناء للخط والفرد والزوج في العدد . فإنك إذا رُمتَ تحديد أي هذه أردت أخذت موضوعه في حدّه . وذاك أنك إذا حدّدت الزوج قلت إنه عدد ينقسم بقسمين متساويين .

والثالث هو سائر الأشخاص ، أعني الجواهر الأول ، فإنه قد يقال بالذات لكل واحد من الجواهر الأوّل . وذلك أن سائر الجزئيات منها جواهر ومنها أعراض ، وجزئيات الأعراض لا يقال فيها إنها بالذات لأنها موجودة في غيرها . فأما الأشخاص الجواهر التي غير موجودة في غيرها يقال إنها بذاتها .

والرابع هو المعلولات التي هي لازمة لعللها (١) من الاضطرار بمنزلة الموت تابع للجزء المُنحَر ، وذلك أن الموت تابع للنحر من الاضطرار (٢) .

### \_ ٧ \_ [في معنى الذاتي في البرهان]

من بعد تعديد ما<sup>(۱)</sup> أصناف ما بالذات ، فلنجرِ أيّها يصلح للبرهان وأيّها لا . فنقول : إن الذي يصلح للبرهان من جملة هذه الأربعة المعاني معنيان : أحدهما المحمولات المأخوذة في حدود الموضوعات<sup>(1)</sup> ، والثاني المحمولات المأخوذة موضوعاتها في حدودها<sup>(0)</sup> . سوى أن لقائل أن يقول : إن تلك ضرورية

<sup>(</sup>١) المعلومات التي هي لازمة لعلمها (ب) .

<sup>(</sup>٢) للجزء المنحر (+ أ) من الاضطرار (- ج) .

<sup>(</sup>٣) ما (- ب و ج).

<sup>(</sup>٤) حدودها (ب) .

<sup>(</sup>٥) جملة : والثاني. . . حدودها (- ب) .

من قِبَل أنها منها أثبتت طبيعة الموضوع ، فهذه المحمولات التي هي أعراض بمنزلة الفرد أو الزوج كيف صارت ضرورية وهي أعراض . والجواب يجري على هذه الصفة : إنها صارت ضرورية من قِبَل أنها لموضوعها من الاضطرار . وذلك أن الفرد والزوج من الاضطرار موجودان للعدد ، وكذلك الاستقامة والانحناء للخط .

فأما القسمان (1) الآخران ، وهما الأشخاص والمعلولات اللازمة لعللها من الاضطرار ، فلا يصلح للبرهان من قِبَل أنهما لا (٢) يحملان . وكلامه إنما هو فيما يصلح أن يُحمل وفي الكلّي لا في الشخص ، فيتحصّل أن ما بالذات الذي يليق بالبرهان هو المحمول المأخوذ في حدّ الموضوع والمأخوذ موضوعه في حدّه .

### ۔ ۸ ۔ [فی تحدید الکلی]

ومن بعد فراغه من إفهامنا معنى ما على الكل وما بالذات ، يأخذ في تحديد الكلّي إذا كان هو المحمول في مطالب البرهان ومقدماته . ويقول إن الكلّي هو الذي تجتمع فيه شروط ثلاثة : أحدها أن يكون لكل الموضوع ودائماً . والثاني أن يكون ذاتياً له . والثالث يكون أولاً . وكان الكلّي هو المحمول على كل الشيء الموضوع ولا يتعدّاه وهو مأخوذ في المساوية بمنزلة مساواة الزوايا الثلاث لقائمتين . فإن هذا على كل مثلث وذاتي وحدّ الشيء له وأولاً لا يتوسط شيء . ولن يوجد هذا الأمر (٢) على طريق الكلّي لما فوق المثلث بمنزلة الشكل من قِبَل أنه ليس هو لكل شيء ، ولا لما تحت المثلث ، فإنه وإن كان يُحمَل على كل مثلث متساوي الأضلاع . فلذلك لا يكون كلياً له مثلث متساوي الساقين فإنه يتعدّاه إلى المتساوي الأضلاع . فلذلك لا يكون كلياً له

<sup>(</sup>١) جملة : موجودان للعدد. . . القسمان (- ب) .

<sup>(</sup>۲) لا (- ب).

<sup>(</sup>٣) وأن يوجد بهذا الأمر (ب) .

وهو له يتوسط المثلث . والدليل على ذلك أنه لو رفع منه أنه مثلث ارتفعت مساواة الزوايا الثلاث لقائمتين ، ولو رفعت منه أي شيء رفعت بعد أن تصيره مثلثاً ، كان هذا المعنى موجوداً له . فالبرهان المحقق هو الذي يكون محموله في مقدماته ونتائجه ومطالبه ووسطه كلياً ، أعني أنه على كل الموضوع ودائماً وذاتباً وأولاً .

### ــ ٩ ــ [في المغالطات في أمر الكلّي]

من بعد هذا يشرع أرسطوطاليس في أن يفيدنا قانوناً ودستوراً يعتبر به سائر المحمولات الكلّية . وقبل أن يفيدنا هذا القانون يشعرنا بخدع ثلاث يختدع بها في أمر الكلّي ويرينا وجه الغلط فيها ، حتى إذا أراد ذلك وأوقفنا على الشبهة وأسبابها ، خلص لنا الرأي الحق وأفادنا القانون . وإحدى الخدع التي يخدع بها في أمر الكلّي هي : ما (۱۱) قد يُظن في الكلّي أنّا ما بيناه ويكون قد بيّناه ، وهذا إنما يتم في الأمور التي هي واحدة بمنزلة الشمس والقمر والأرض وما أشبه ذلك . فإنّا إذا بيّنا أن القمر منكشف بعلة هي قيام الأرض في الوسط ، والحجر هالة الكسوف ليس كلّياً ، وكذلك الكسوف أن عن نور الشمس ، يُختلّع بأن يُظن أن الكسوف ليس كلّياً ، وكذلك قيام الأرض في الوسط . والسبب في ذلك هو أنه كما كانت الشمس واحدة والقمر واحد ، وكان الكلّي إنما يحتاج أن يقال على كثيرين وليس ههنا شيئاً يحضر الشمس فيقال عليه ، فلهذا ما يُظن أن الكسوف ليس كلّياً .

وحل هذا الشك هو أنه ليس إنما بيّنا هذا المحمول لهذا الموضوع من حيث هو هذه الأرض ، لكنّا إنما بيّنا<sup>(٣)</sup> أن هذه لازمة

<sup>(</sup>١) إنها (ب).

<sup>(</sup>٢) الكسوف (- ب).

<sup>(</sup>٣) بيناه (ب) .

لطبيعة الشمس على الإطلاق لا لهذه الشخصية حتى تتقدر وجود ألف شمس لكان هذا المحمول موجوداً لها . فأما طبيعة الكلّي فهو أن يكون ذاتياً للطبيعة التي هو موجود لها وأولاً لا من حيث هي شخصية ، ويكون على كل ما تحتها بتوسطها موجوداً كان أو متوهماً .

وأما الخدعة الثانية: التي يدخل عليها وبها يُظن أنّا قد بيّنا الكلّي. وما بيّناه ، فهي تنقسم قسمين: أحدهما هو أن لا يكون لذلك المحمول الذي يُظن أنه كلّي طبيعة أعلى منه يكون كلياً لها وبتوسطها يكون موجوداً لأمور أخرى . والآخر أن يكون لذلك المحمول الكلي طبيعة أعلى ، ذلك المحمول كلي لها لكنّا نحن لا نعلمها .

فأما المثال على الصنف الأول فمثل تبديل النسبة ، فإن هذا ليس يوجد شيء أعلى يقوم البرهان على أن هذا المحمول الكلّي له وبتوسطه لأشياء أخر . ولذلك يضطر المبرهن أن يقطع البرهان . وبيّن هذا المعنى في واحد واحد من الأشياء التي يوجد لها بمنزلة ما تبيّن ذلك في الأعداد . فإذا وجد أربعة أعداد ، أمكن أن يتبيّن ذلك فيها . فنظن أن هذا كلي للاعداد ، وليس الأمر كذلك من قبل أنه يتعدّاها إلى الخطوط والسطوح والأزمان والأماكن . ويجب أن يُعلم أنه إذا كان لم يكن ههنا معنى يوجد له التبديل بالنسبة أولاً ومتوسطاً تحته ، لم يكن التبديل بالنسبة كلياً لشيء مما تبيّن أنه موجود له .

فأما الصنف الثاني فلنفرضه بمنزلة مساواة الزوايا الثلاث لقائمتين ، فإنه إذا لم يكن المثلث معروفاً حتى تبيّن هذا المحمول لواحد واحد مما تحته لم يكن البيان كلّياً .

فأما الخدعة الثالثة : التي في أمر الكلّي هي أنّا نظن أنّا قد بيّنا الكلّي ونحن لم نبيّن . وهذه هي سائر المحمولات التي تبيّن أنها للموضوعات بأوساط ليست في نفوسها كلّية ، لكن الكلي موجود فيها كوجود الكل في حدّ الجزء ، بمنزلة ما يبيّن في أن أي خطين متوازيين إنهما لا يلتقيان بتوسط هو كون الزوايا الداخلتين

اللتين في جهة<sup>(١)</sup> واحدة من الخط الواقع عليها قائمتين . فلأن هذا الوسط وهو لكل خطين متوازيين لا يلتقيان نظن أنه كلّي وليس هو كلّياً من قِبَل أن الكلّي موجود فيه وهو مساواة الزاويتين اللتين ذكرناهما لقائمتين .

وذلك أنه لو كانت أحدهما منفرجة والأخرى حادة ، وإحداهما قائمة والأخرى نصف قائمة بعد أن يكونا جميعاً متساويتين ، فإن الخطين لا يلتقيان . فإن رفع منهما أنهما مساويتان لقائمتين التقى الخطان وليس إذا رفع أنهما قائمتان التقى الخطان . فإذن ليس الوسط الذي يبيّن به هذا هو أن كل واحدة منهما قائمة كلّى (٢) .

لكن الشيء الذي (٢) موجود فيه هو مساواة للزاويتين القائمتين الذي هو الكلي . وهذه الخدعة دخلت من قبل الإخلال بإحدى شروط الكلّي وهو قولنا أول ، والتي قبلها من قِبَل قولنا فيه أنه بالذّات . والأول من قولنا فيه أنه على الكل فلأن شروطه ثلاثة عرضت قيه شبهات ثلاثة وخدع ثلاث (٤) .

وحينئذ يفيدنا أرسطوطاليس متى يعتبر المحمول فيعلم أنه كلّي أو ليس بكلّي ويقول: إن المحمول الكلي هو الذي متى وُجد وُجد بوجوده الموضوع، ومتى ارتفع ارتفع بارتفاعه الموضوع. ومن بعد ما بيّن أن مقدّمات البرهان يجب أن تكون ضرورية، وزعم أنها ثلاثة: وهو أن يكون محمولها على كل الموضوع ودائماً، وأن يكون بالذات وأولاً، وجملة هذا هو الكلّي، وينبّهنا على الخدع التي يُختدَع بها في أمر الكلّي، وأفادنا القانون في اعتباره، أخذ على طريق التأكيد.

يتبيّن أن مقدمات البرهان يجب أن تكون ذاتية ضرورية . وهو يبيّن ذلك

<sup>(</sup>١) وجهة (ب) .

<sup>(</sup>٢) کلي (+ ج) .

<sup>(</sup>٣) الذي (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٤) ثلثة (ب) .

بأربع حجج . الأول منها يجري على هذه الصفة : إن كان العلم بالبرهان هو من مبادىء ضرورية والأشياء الضرورية هي الأشياء الذاتية ، فمن البيّن أن مقدمات البرهان(١١) يجب أن تكون ذاتية .

والحجة الثانية : تجري على هذه الصفة : نتيجة البرهان ضرورية ، وإذا كانت بهذه الصفة فالبرهان الذي به يثبت هذه النتيجة هو $^{(7)}$  ضروري . وإذا كان البرهان بهذه الصفة فمقدماته إذن ضرورية .

والحجة الثالثة: تجري على هذه الصفة: إن أنتج إنسان ما نتيجة ضرورية عن مقدمات ليست ضرورية ، فإنه يمكننا أن نعانده (<sup>(7)</sup> ونريه أن القياس ليس ببرهان من قِبَل أن المقدمات ليست ضرورية . فإنّا نتمكن من أن نُنتج تلك النتيجة بمقدّمات غيرها ، ومقدمات البرهان لا يجب أن تكون بهذه الصفة لأنها تكون بالعلّة واحدة لا (<sup>(3)</sup> كثيرة .

والحجة الرابعة تجري على هذه الصفة : إن لم يُعلم الشيء بتوسط هو علّة الأمر في الوجود ، فليس علمنا بذلك الشيء برهانياً (٥) ، مثل أن نقصد لأن نعلم أن (آ) على (ب) من الاضطرار بمتوسط هو (ج) ليس من الاضطرار وليس هو سبباً .

فإنّا لا نحصّل العلم البرهاني بهذا (٢٠) الوسط من قِبَل أنه قد يمكن أن يزول وذلك أنه في طبيعته ممكن . وههنا تنقطع الحجج الأربعة التي تبيّن بها أن مقدّمات البرهان يجب أن تكون ضرورية وذاتية .

<sup>(</sup>۱) جملة : هو من البرهان (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) هو (- ب) .

<sup>(</sup>٣) جملة : ضرورية . . . نعانده (- ب) .

<sup>(4)</sup> لا (+ برج).

<sup>(</sup>٠) برهاني (ب) .

<sup>(</sup>١) بهذه (ب) .

### [في أن الحدّ الأوسط يجب أن يكون ضرورياً وذاتياً]

وهو يبيّن بعد هذا أن الحدّ الأوسط يجب أن يكون ضرورياً ذاتياً ويقول : إنه متى علم أحد أمراً ما بطريق البرهان فذلك المعلوم هو ضروري غير مستحيل ولا يتغيّر .

وكذلك أيضاً العلم به وبهذه الصفة . فالحدّ الأوسط أيضاً ينبغي أن تكون صورته هذه الصورة . وبالجملة فإن البرهان يجب أن يكون الأوسط فيه ضرورياً وفاتياً وعلّة للنتيجة وللأمر نفسه . ويجب على المبرهِن أن يعلم أنها العلّة ؛ فإنه إن لم يعلم أنها العلّة لم يكن ما يعلمه على التحقيق وإن كان في نفسه محققاً فأما الأعراض التي ليست ذاتية فلا يكون لها عليها برهان ولا فيها ولا بتوسطها وههنا ينقطع الكلام في أن مقدمات البرهان يجب أن تكون ضرورية .

#### \_ 11 \_

### [في أن مقدّمات البرهان يجب أن تكون مناسبة]

ومن بعد ذلك شرع (١) أرسطوطاليس أن يبيّن أن مقدمات البرهان يجب أن تكون مناسبة أي المحمول فيها طبيعة مناسبة لطبيعة الموضوع . وهو يبتدىء أولاً فينقض ما قد مضى له ويقول : إن مطالب البرهان ومقدماته قد بان وظهر أن المحمول فيها يجب أن يكون ضرورياً للموضوع ، بأن أيضاً أن الأمر الضروري هو الذي بالذات وعلى الكلّي وأولاً . وإذا كان الأمر على هذا ، كانت مقدمات البرهان ومطالبه المحمول فيها ذاتي للموضوع ، أما لأنه موجود في حد الموضوع ، أو لأن الموضوع مأخوذ في حدة . والأشياء الذاتية هي الأشياء المناسبة . فمطالب البرهان ومقدماته المحمول فيها يجب أن يكون مناسباً للموضوع .

<sup>(</sup>١) يشرع (ج) .

فأما المطالب العرضية والمقاييس العرضية فإنها لا(1) تُعلم علماً برهانياً . والسبب في ذلك أنها ليست ضرورية ، ومطالب البرهان ومقدّماته ضرورية . وقد بينوا على أرسطوطاليس في هذا شك صورته هذه الصورة : كيف يزعم أن الأعراض على الإطلاق لا يكون عليها برهان ولا فيها ولا بتوسطها ، ومن الأعراض مفارق وغير مفارق وجوده دائم . والبرهان فمن شأنه أن يكون على الأشياء الدائمة ومن الأشياء الدائمة . وحلّ الشك يجري على هذه الصنعة : ليس بكفي أن يكون المحمول في المقدمات البرهانية والمطالب البرهانية (٢) دائم لوجود للموضوع فقط بل وذاتي أيضاً .

والعرض غير المفارق الذي ليس موضوعه (٢) مأخوذاً في حدّه فليس بذاتي للموضوع . وأيضاً فإن البرهان إنما هو فعل للعقل يتوصل به إلى الوقوف على الأشياء الخفية بالأشياء الظاهرة على طريق الإتقان . وكان العرض المفارق في الوجود وغير المفارق صورتهما صورة واحدة عند العقل . وذاك أنه يتوهم ارتفاعهما وطبيعة الشيء باقية (٤) . وإذا كان الأمر على هذا يكون سبب العلم الذي هو الحدّ الأوسط عند العقل مرتفعاً إذا ارتفع السبب ارتفع المسبّب . فلا يكون إذن البرهان الذي المحمول فيه عرض غير مفارق ضرورياً لا في مطالبه ولا في مقدماته . وإذا لم يكن ضرورياً ، والبرهان مطالبه ومقدماته ضرورية ، لم يكن لا عليه ولا فيه برهان . ويجب أن يُعلم أنه ليس يكفي أن تكون مطالب البرهان ذاتية والوسط الذي يبيّن به عرض ، بل يجب أن يكون الوسط أيضاً ذاتياً وعلّة للأمر ، ومع أنه علم العقل أنه كذلك حتى يكون المعلوم قد علم على طريق البرهان . وبعب من هذا أن المحمول في المقدمات البرهانية والمطالب البرهانية (٥) يجب فيتحصّل من هذا أن المحمول في المقدمات البرهانية والمطالب البرهانية (١ يجب

<sup>(</sup>۱) لا (- ب) .

<sup>(</sup>٢) والمطالب البرهانية (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) موضوعها (ب) .

<sup>(</sup>٤) با**نية** (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٥) والمطالب البرهانية (- ب) .

أن يكون ذاتياً للموضوع . وإذا كان ذاتياً فهو من الطبيعة نفسها ، وإذا كان من الطبيعة نفسها فهو مناسب .

## 17 \_أفى نقل البرهان]

ومن هذا يعلمنا أرسطوطاليس أنه لا يمكن أن يُنقل البرهان من جنس إلى جنس ، أعني من طبيعة إلى طبيعة طبيعة بمنزلة أن ينقل البرهان على أمر هندسي فيستعمل في أمر عددي . وذلك أن البرهان هو من الأشياء الذاتية ، والأشياء الذاتية (۱) لكل واحد من الأمور غيرها للآخر . وإذا كانت الصورة على هذا ، لم يمكن نقل البرهان من طبيعة إلى طبيعة بل مقدّمات كل مطلوب خاصة (۲) بغير متعدية له .

ولما بين ذلك أرسطوطاليس ، كان بعض الأمور قد ينقل المقدمات من مطلوب إلى مطلوب بمنزلة المطالب التي (٣) الموضوع فيها من طبيعة واحدة أو التي بعضها تحت بعض ، أخذ في أن يشعرنا بذلك . ومن قبل ذلك يعدّد جميع ما في البرهان . وفائدة هذا التعديد أن يُعلم أن الأشياء مما في البرهان يمكن أن تُنقل وأيها لا . فهو يقول أن البرهان ينقسم على القصد الأول إلى المطلوب والمقدّمات ، وعلى القصد الثاني إلى المحمول والموضوع (١) والمقدمات . وما في هذه ما يمكن أن يُنقل سوى الكبرى على ما سنبيّن .

والنقل إنما يتم في المطالب التي موضوعها واحد بمنزلة المطالب العددية أو المغالب العددية أو غير ذلك . وفي التي بعضها موضوع تحت بعض بمنزلة المطالب

<sup>(</sup>١) والأشياء الذاتية (- ب) .

<sup>(</sup>۲) خاصة (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) الذي (ب و ج).

<sup>(</sup>٤) إلى الموضوع والمحمول (ب) .

الموسيقية والعددية ، فإن صناعة الموسيقى هي تحت صناعة العدد ومناسبة لها . وذلك أن الأشياء التي موضوعاتها واحدة أو بعضها تحت بعض ، الأمور الذاتية. لها واحدة . فإذا كانت الأمور الذاتية لها واحدة ، أمكن نقل البرهان .

ومن بعد هذا يتبيّن أرسطوطاليس بقياس مأخوذ من الأولى والأخرى أنه لا يمكن أن يُنقل البرهان على أمر من الأمور . فيتبيّن به شيء مأخوذ لذلك الأمر أو لتلك الطبيعة نفسها ، إلا أنه عرض لها . وسبب هذا بأسره كون البرهان من الأشياء الذاتية . ولا يمكن أيضاً أن ينقل البرهان ، فيتبيّن به ما تحت تلك الطبيعة ، إن كان ما تحتها أشخاصاً وأشياء فاسدة . وذلك أن الشخص والواحدة بالعدد لا يقوم عليه برهان ولا منه ولا بتوسطه . وذلك أن البرهان هو من الأشياء الدائمة السرمدية ، أعني مطالبه ومقدماته . والشخص فاسد منقض فلا يجوز أن يكون عليه برهان اللّهم إلا أن يوجد من حيث هو منطو<sup>(۱)</sup> في الكلّي ، فيكون إنسان يقوم عليه من حيث هو في الكلّي ، إلا أن ذلك بشريطة أعني ما دام باقياً .

ولما بين أن الشخص لا يقوم عليه برهان ، أخذ أن يبين أنه ولا الحد أيضاً يكون له ، وذلك أن أجزاء الحدود ثابتة دائمة ومبادىء الشخص فاسدة منتقلة . وإذا كان الأمر على هذا لم يثبت حتى يؤلف منها حدّ . وههنا يتبين أرسطوطاليس شكاً يحلّه . وصورة الشك هذه الصورة : كيف يزعم أرسطوطاليس أن الأمور الجزئية والفاسدة لا يقوم عليها برهان ، ومما نحن نرى الكسوفات وما يجري مجراها وهي أشياء جزئية يقوم عليها برهان ؟ وحلّ الشك يجري على هذه الصفة : لم يقم البرهان على هذا الكسوف الجزئي لكن على الطبيعة الكلية ، أعني على الصورة الحاصلة في النفس الدائمة الأبدية .

فقد علم الآن أن البرهان لا يكون إلا من الأشياء الذاتية والمناسبة والخاصة . وليس يكفى في البرهان أن تكون مقدماته صوادق وغير ذوات أوساط

<sup>(</sup>١) منطو (- ب) .

دون أن تكون مناسبة وخاصة بالطبيعة التي البرهان عليها . فإن بروسن (١) لما رام أن يربّع الدائرة استعمل في برهانه مقدّمة عامة غير مناسبة لطبيعة واحدة . ولهذا لم يكن سائر برهانياً . وبرهان بروسن يجري على هذه الصفة : الأشياء التي هي أنقص من شيء واحدة بعينه هي متساوية . والمربع والدائرة صورتهما هذه الصورة . فالمربع مساو للدائرة . فالمقدمة الكبرى هي عامة (٢) ومشتركة ، وذلك أنها يصلح أن تستعمل في أشياء كثيرة .

### ۔ ١٣ ــ [في نقض يحيى النحوي على برهان بروسن]

فأما يحيى النحوي فكان يعتقد أنها كاذبة . وذلك أنه كان يقول : السبعة والثمانية أصغر من الخمسة عشر وأعظم من الثلاثة وليسا متساويتين . وللنظر في ذلك موضع غير هذا لأن فائدته بزرة جداً .

وأرسطوطاليس بعد ذلك (٢٠) يتوصّل إلى أن يتبيّن أن الأمور التي يُبرهن عليها ، وتُستعمل الأوساط فيها من الأمور التي هي أعلى منها ، صورتها هذه الصورة ، أعني أن بيانها إنما يتم بالأشياء الذاتية . وهذه بمنزلة المطالب الموسيقية الموضوعة تحت الصناعة العددية . سوى أن الصناعة التي فوق تكون مبيّنة لمطالبها مبرهنة لها بلم الشيء : أعني بأن تُستعمل أوساطها ذاتية وأشياء قريبة .

فأما التي تحت فبيانها يُدعى بيان «إنّ الشيء». وذاك أن الوسط فيها علّة بعيدة ، بمنزلة ما يبرهن المناظرين أن الشعاعين الخارجين عن العين يلتقيان بوسط هو كون الزاويتين الداخلتين اللتين في جهة واحدة من الخط الواقع عليهما أقل من

<sup>(</sup>١) بروتن (أ) .

<sup>(</sup>٢) عامية (ب) .

<sup>(</sup>٣) جملة : موضع غير هذا. . . ذلك (- ب) .

قائمتين . فهذا الوسط هو مأخوذ من العلم الأعلى أعني علم الهندسة .

والمطالب التي تحت ترتفع إلى فوق ، وذلك أن موضوعها يرتفع إلى موضوعها ومحمولها إلى محمولها . وتلك بيانها بالأمور الذاتية ، فالتي تحت ، أيضاً ، صورتها هذه الصورة . فكل برهان إذن إنما يكون من الأشياء الذاتية والمناسِبة والخاصة . سوى أن البرهان الذي يقوم (١) على المطالب التي تحت يدعى «برهان إنّ» . والبرهان الذي يقوم على المطالب التي فوق يُدعى «برهان لمّ» ، لأنه يكون بالعلّة والسبب القريب .

ولما زعم أرسطوطاليس أن الصنائع والعلوم مثل الهندسة والعدد والأمور الطبيعية لكل واحد منها مباد خاصة وموضوعات خاصة كان قابلاً ، قال له  $^{(7)}$  فهذه المبادىء ما صورتها ومن الذي يتولّى تبيّنها ؟ فهو يزعم أن العلم الذي يبيّن سائر المبادىء المتسلَّم في الصنائع هو العلم الكثير $^{(7)}$  المحامد يعني علم ما بعد الطبيعة . فأما صاحب صناعة صناعة فإنه يتسلّم موضوعه والمقدمات غير ذوات الأوساط التي يبني عليها برهانه تسلّمها ، ويبيّن بتوسطها الأعراض الذاتية اللازمة لموضوعه .

فأما السبب الذي من أجله لا يبين صاحب صناعة صناعة مبادئه الخاصة به من قِبَل أنه يشرع في بيانه ، فليس يخلو أن يكون بينه إما بتوسط علّة أو بتوسط معلول ؛ فإن بينها من الأشياء المتأخرة والمعلولات استعمل البرهان الدوري لأنه يعطف ويُبيّن المعلولات بالعلل .

وإنْ بيّنها بعلل أعلى منها ، فتلك العلل أحق بأن تكون المبادى، (٤) لتلك ا ع

<sup>(</sup>١) سوى أن البرهان الذي يقوم (+ ب) ، (- أ و ج) .

<sup>(</sup>٢) له (- ب).

<sup>(</sup>٣) الكثيرة (ب) .

<sup>(</sup>٤) مباد (ب) .

الصناعة . وأيضاً فإن أخذ في بيانها ، احتاج إلى أن يبيّنها بعلل . والعلل بعلل ، ويجري هذا إلى ما لا نهاية . ههنا يعتبر أرسطوطاليس بأن البرهان لو<sup>(1)</sup> كان من الأمور الذاتية والمناسبة فإنه يتحصّل صعب المرام . ولما أشعرنا بصعوبته ، أخذ في شرحه لنا وإيضاحه لكيما تتعلّق به نفوسنا أفضل تعلّق . وهو يبدأ ويعدد (<sup>7)</sup> جميع ما في البرهان ، ويزعم أن البرهان يحتوي على أمور ثلاثة : على الموضوع والمحمول فالمقدمات .

أما الموضوع فشريطته أن يتسلّم وجوده تسلّماً ويبيّن أن الأشياء الذاتية له .

وأما المحمول فشريطته أن يُنظر فيه على ماذا يدلّ اسمه . فأما إن لم يُنظر فيه على ماذا يدلّ اسمه لم نفهمه ، وإذا لم نفهمه لم يكن من أن نتبيّن فيه أنه موجود للموضوع .

وأما المقدمات فشريطتها أن يُنظر فيها على ماذا يدلّ اسمها وأنها موجودة : أما على ماذا يدلّ اسمها فلكيما نفهمها ، وأما أنها موجودة فلكيما يثبت في نفوسنا صدقها . ومقدمات البرهان تنقسم إلى الخاصة والعامة . فالخاصة هي اللازمة للطبيعة التي البرهان قائم عليها وغير متعدّية لها .

أما<sup>(٣)</sup> العامية فهي المتخطّية لتلك الطبيعة إلى غيرها بمنزلة قولنا: إذا نقص من الأشياء المتساوية متساوية بقيت الباقية متساوية . فهذه القضية (٤) تصلح للمهندس والعددي والطبيعي ، سوى أن كلاً منهم يجلي عن استعمالها على انتشارها ومبدئها من موضوعه فيخصصها ثم يستعملها . فإن العددي إذا استعمل القضية المقدّم ذكرها قال : إذا أنقصت الأعداد المتساوية من متساوية الباقية بقيت

<sup>(</sup>١) إذا (ب و ج) .

<sup>(</sup>۲) يېتدى، ريعد (ب) .

<sup>(</sup>٣) وأما (ب) .

<sup>(</sup>٤) القضية (- ب و ج) .

الباقية متساوية ، والطبيعي يقول إذا أُنقص من الأزمان والحركات المتساوية ، والمهندس يقول إذا أُنقص من الخطوط المتساوية .

ولما زعم أرسطوطاليس أن قوام البرهان من ثلاثة أشياء التي عدّدها وأفاد خواصها ، وكان في بعض المواضع يستغني المبرهِن عن أن يتكلّف ويبحث عن خواصها ، أخذ يخبرنا متى يقع استغناؤه عن مثل ذلك ويقول : متى كان الموضوع ظاهراً ، والمقدمات من العلوم المتعارفة المذكورة في النظر ، والمحمول من الأشياء الجليّة ، وأمر كل واحد منها ظاهر ، لم يحتج المبرهِن إلى استقصاء الخواص التي عُدّت (١) ، بمنزلة موضوع الطبيعية الذي هو الحار والبارد وموضوع الطب الذي هو بدن الإنسان ؛ وبمنزلة المقدمات غير ذوات الأوساط القائلة على كل شيء تصدق إما السالبة وإما الموجبة .

# ــ ١٤ ــ الأصل الموضوع والمصادرة والحدّ]

ومن بعد هذا قسّم مقدمات البرهان غير القسمة التي قسّمتها إلى العلم المتعارَف والمصادرة والأصل الموضوع والحدّ . والعلم المتعارَف هو مقدمة غير ذات وسط ، والعقل مطّلع على أن محمولها موجود لموضوعها بغير وسط بمنزلة قولنا إذا نقص من قولنا على كل شيء يصدق إما الإيجاب أو السلب ، بمنزلة قولنا إذا نقص من المتساوية متساوية بقيت الباقية متساوية . وقد ربما يعاند العلم المتعارف أعني الأكسواما(٢) ويكذب . إلا أن أرسطوطاليس يقول أن ليس حقول البرهان على النطق الخارج أعني على المعاندة اللفظية ، لكن على النطق الداخل أعني ما تعتقده النفس . فإن العقل إذا عطف على نفسه لم يرتب بالقضيتين المقدمتين ويصدقها .

<sup>(</sup>١) عُنت (- ب) .

<sup>(</sup>٢) بالفرنسية Axiome الأكسورما (ب) .

والأصل الموضوع هو الذي يأخذه المتعلّم عن المعلم على أنه مقبول عنده لا على الإطلاق .

والمصادرة هي التي لا يكون عند المتعلّم منها شيء البتة . وهذا على ضربين : إما لا يكون عنده منها علم البتة ، ويكون عنده العلم بخلافها .

والحدّ يفهم منه ذات الشيء ومعناه ، سوى أن ليس بمقدمة لكنه جزء من مقدمته ومن حدود . وهذه تفهم الخلافات بينها . ولما زعم أرسطوطاليس أن البرهان يراعي النطق الداخلي ولا يلتفت إلى الخارج شعر بقائل يقول : إن قولك هذا يجري مجرى الدعوى لأنا نريك خلاف ما ذكرت . وذاك المهندس يستعمل دائماً في براهينه مقدمات كواذب فإنه يفرض خطأ على أنه ذراع وليس بذراع ومستقيماً وليس بمستقيم . وحل الشك يجري على هذه الصفة : المهندس ليس موضوعه الخط المحسوس لكن المعقول المجرد . وإنما هذا المغطوط (١٦) يُجعل كالمثال إيثاراً للتوصل إلى إفهام المتعلّم . وإلا إذا ما عنى المهندس السائل في طبيعته لم يحتج إلى الخطوط المحسوسة .

ولما قال أن الأشياء الفاسدة لا يقوم عليها برهان شعر بشاك يشك ويقول : زعمت أن الكلّي وجوده في الأشخاص وهذه هي فائدة ونتيجة البرهان أبدية . أفتَرَى البرهان ليس بموجود<sup>(٢)</sup> أو هو قائم على الصور ؟

### ـــ ١٥ ـــ [في أن الصور غير منتفَع بها في البرهان]

وأرسطوطاليس يزعم أن الصور غير منتفّع بها في البرهان . وذلك أن البرهان إنما يكون على هذه الأمور الموجودة . وتلك الصور إن كانت تُحمل على

<sup>(</sup>١) المحفوظ (ب) ؛ الخط (ج) .

<sup>(</sup>۲) ليس بموجود (- ب و ج) .

هذه فهي على طريق المتفقة أسماؤها ليست ذاتية لأن تلك معقولة وهذه محسوسة . لكن البرهان على كل المحمول على الكثرة وهو ذاتي لها . ولما قال أن بعض المقدمات لظهورها وبيانها تستغني عن أن يُنظر في أمرها على ماذا يدل اسمها ، وكانت هذه المقدمات في بعض المواضع قد تحتاج إلى أن يورد ولا يحل بها . وذلك عندما يروم الإنسان أن ينتج أن هذا المحمول لهذا الموضوع وليس هو غير موجود له ، ويؤكد الإيجاب البسيط بالسلب المعدول . أما ذكره فيما تقدّم ، وهو أنّا في بعض المواضع لا نحتاج إلى ذكر أمثال هذه المقدمات لبيانها ووضوحها ، واستثنى بأن قال اللهم إلا أن تدعونا الحاجة إلى أن ننتج أن المحمول موجود للموضوع وليس هو غير موجود له ، فحينتذ يُضطر إلى وضعها في البرهان . والسبب في ذلك أن المحمول في النتيجة هو المحمول في الكبرى ، فإن لم نثبت المحمول في الكبرى ونظهره ونجعله في البرهان ، لم يمكننا أن ننتجه في النتيجة . وأرسطوطاليس يعرّفنا<sup>(١)</sup> الموضع الذي يجب أن يرّتب فيه هذا الاستثناء ويقول إنه ينبغي أن يُقرن إلى المحمول في الكبري . فإن قُرن بالحدّ الأوسط والحدّ الأصغر لم ينتفع به ، بمنزلة قولنا الإنسان موجود حيواناً وليس هو غير موجود حيواناً . فبهذا الاستثناء يحب أن يكون في القياس من المقدمة الكبرى ومن جملة حدّيها مع الحدّ الأكبر . وكذلك أيضاً القضية القائلة : إن على كل شيء يصدق إما الإيجاب وإما السلب . وإن كانت ظاهرة فالحاجة إلى إيرادها في البرهان السابق إلى الخُلف مائه جداً.

و<sup>(۱)</sup> المقدمات المتعارفة والعامية ، أعني التي<sup>(۱)</sup> تشترك فيها جميع العلوم وكل واحدة منها تستعملها بأن تدنيها من موضوعه ، يتولى بيانها الصناعتان المتكلفان لبيان المبادىء ، أعنى صناعة الجدل والعلم المدعو بالحكمة .

<sup>(</sup>١) أن (+ ج) .

<sup>(</sup>Y) المطلوب (+ ب).

<sup>(</sup>٣) الذي (ب) .

#### [الفوارق بين صناعتي الجدل والحكمة]

أما صناعة الجدل فيبيّنها بالآراء المشهورة (١) ، والعلم المدعو بالحكمة يبيّنها بإلزام المحال نقيضها . ولما قال إن صناعة الجدل صناعة ، وكانت هذه الصناعة تخالف سائر الصنائع ، تكون كل صناعة موضوع مخصوص وكونها بغير موضوع مخصوص . قال : إنها وإنْ كانت صناعة فليس لها موضوع مخصوص ولا يطلب مطلباً مخصوصاً ، لكن ينظر في سائر الصنائع ويُثبت ويُبطل جزئي المناقضة بحسب الآراء المشهورة .

والدليل على أنه ليس لها موضوع مخصوص هو أن مقدمات الجدل تأخذها من السؤال وليست له طبيعة تقتضي منها مقدماته . فأما المبرهن فبخلاف هذه الصورة وهو أنه لا يتعرّض لإثبات جزئي المناقضة ولا يغتصب مقدماته من السؤال .

وفرق آخر بين المبرهن والجدلي ، بأن الجدلي يبني قياسه من المقدمات التي اقتصبها من السؤال ، فأما المبرهن فمقدّمته نقيضها من الأمور . وإن قبلها فجعلها سؤالاً ، فإنما يفعل ذلك على طريق الامتحان للمتعلّم . وفرق آخر وهو أن المبرهن قد يشك والجدلي جميعاً ؛ سوى أن الجدلي يسأل عن أي شيء اتفق ، وأما المبرهن وصاحب صناعة صناعة فإنما ينبغي أن يسأل بما يتعلّن بموضوعه وبحسب أيضاً مما يتعلّق بموضوعه ولا يتعرّض لما سوى ذلك . لأنه إنما يتمكّن من الإثبات أو الإبطال بأن يستعمل مبادىء صناعته ، ومبادىء صناعته لا تصلح أن تستعمل في غيرها ، لأن البرهان إنما يكون من الأشياء الذاتية .

وفرق آخر هو أن الجدلي يروم تبيّن مبادىء الصنائع بالآراء المشهورة ،

<sup>(</sup>١) جملة : والعلم المدعو. . . المشهورة (- ب) .

والمبرهن لا نظر له في مبادى، صناعته بل يخلي الكلام في ذلك للفيلسوف الأول. فواجب إذن أن لا يسأل المبرهن عن أي شيء اتفق ولا يجيب عن أي شيء اتفق ولا يجيب عن أي شيء اتفق ، لكن عمّا يتعلّق بموضوعه حسب . ولهذا ما لا يلحق المهندس طعن إذا غلط في مسألة غير هندسية بما هو مهندس . فلازم إذن ألا (() يجاري الهندسة أو أي علم كان مع قوم لا خبرة لهم بالصناعة التي يجاري فيها . فإنه إذا فعل الإنسان ذلك أجرى المناظرة مجرى غير مستقيم . وكما أنه قد يسأل المهندس سؤالات هندسية ويجب عليه الجواب عنها ، كذلك قد يسأل أيضاً سؤالات غير هندسية أعني لا تعلّق لها بصناعة الهندسة أو تتعلّق بها تعلّق رديًا .

أما التي لا تتعلّق بها أصلاً فبمنزلة المسائل الموسيقية . فأما التي تتعلّق بها تعلّقاً رديئاً فبمنزلة القول : أليست الخطوط المتوازية تلتقي ، فإن الموضوع في هذا السؤال هندسي ولكنه مفروض فرضاً غير مرضي (٢٠ . فإن الهندسية لا تعتقد أن الخطوط المتوازية تلتقي . وبالجملة فقد يكون في كل علم مسائل جهل . وأعني بقولي مسائل جهل . والخلط تم فيها بقولي مسائل جهل "أي مطالب (٤٠) موضوعة على طريق الغلط ، والغلط تم فيها إما من قِبَل صورته . وينبغي أن يُعلم أن مثل هذا الجهل وأشباهه لا يتم في البرهان من قِبَل أن البرهان يفيد من الإسم المشترك وحدوده مشخصة في الذهن .

فأما على طريق الجدل فقد يقع الغلط من قِبَل دخول الإسم المشترك بمنزلة ما يبيّن أن العلماء لا يعلمون بقياس صورته هذه الصورة : العلماء يتعلّمون/ والذين يتعلّمون لا يعلّمون/ فالعلماء لا يعلّمون . ولأن الوسط إسم مشترك دخل

<sup>(</sup>١) أن لا (ب) .

<sup>(</sup>٢) جملة : فرضا غير مرضى (- ب) .

<sup>(</sup>٣) جملة : وأعني. . . جهلُ (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٤) لمطالب (ب) .

<sup>(</sup>٥) اسم (أ) .

الغلط لأن المفهم متعلِّم أيضاً . وأكثر الأغلاط إنما تدخل بسبب الإسم المشترك بمنزلة ما يسأل المهندس : أليس كل دائرة شكلاً ؟ فيقول نعم بأن يرسم الدائرة رسماً ظاهراً فيعارض بأن القول الموزون دائرة وليس هو شكلاً . وذلك أن الدائرة اسم مشترك يقع على القول الموزون وعلى الآفة الحادثة وعلى الكلام الدائر بين الناس وعلى الدائرة التي هي شكل .

# 

ومن بعد هذا ينبهنا أرسطوطاليس على أن العناد البرهاني إنما يكون كلياً لا جزئياً لأن البرهان إنما يتم بمقدّمات كلية ووسط كلي ونتيجة كلية . فإن الإنسان وإنْ عانده بمقدّمة جزئية يكون عناده صحيحاً . إلا أنه يكون على طريق البرهان لأن البرهان (١) لا يكون على الجزئي . ولما بيّن أرسطوطاليس الاضطراب الذي يكون من قِبَل المادة ، وأنه خاص بالرجل الجدلي من قِبَل أن البرهان حدوده ذاتية ، الأمور الذاتية محصورة ، أخذ في أن يبيّن الاضطراب الواقع من قِبَل الصورة بمنزلة يكون القياس من موجبتين في الشكل الثاني .

فإن أرسطو قد تبيّن أن الضرب الذي صورته هذه الصورة ليس باقتران (٢) قياسي . وأرسطوطاليس يفرّق بعد هذا بين الجدلي والبرهاني بعدة فروق . وعند ذلك يقطع الكلام في أن مقدمات البرهان يجب أن تكون قياسية (٢) .

### ـــ ۱۸ ـــ [في الفوارق بين الجدلي والبرهاني]

الأول منها أن المبرهِن يسهل عليه التحليل بالعكس من قِبَل أن مقدماته

<sup>(</sup>١) لأن البرهان (- أ و ب) .

<sup>(</sup>٢) باقتراني (ب) .

<sup>(</sup>٣) مناسبة (ج) .

ونتائجه تتعاكس في الصدق . والجدلي فليس كذلك من قِبَل أنه قد تكون مقدّماته كواذب ونتائجه صادقة ، ولهذا ما يصعب عليه التحليل بالعكس لأن الكذب يمضي بلا نهاية .

والثاني أن البراهين حدودها ذاتية والجدل حدوده ذاتية وخاصة وعرضية والعرض (١٠) بلا نهاية (<sup>٢٠)</sup> .

والثالث (٣) أن التعاليم لا تزيّد بالأوساط ، أعني أن المطلوب الواحد منها لا يبيّن (٤) بأوساط كثيرة من قِبَل أن البرهان إنما يتم بوسط هو صورة الشيء وهذه واحدة لا كثيرة . لكن تزيّد البرهان يكون طولًا بأن يوجد لاشيء الذي قد يتبيّن فيتبيّن به ما بعده ، كنتيجة الشكل الأول من اقليدس يتبيّن منها (٥) الشكل الثاني .

فأما الجدل فإنه يزيد طولاً وعرضاً ، وذاك أن المطلوب الواحد يتبيّن بأوساط كثيرات . وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في أن مقدمات البرهان يجب أن تكون مناسبة ، ويأخذ بالنظر في أنها علل لأن المحمول فيها علّة للموضوع والوسط هو على الأصغر .

#### - 11 -

### [في الفرق بين برهان اللمَ وبرهان الآنّ]

وهو يأخذ (٢٠) أولاً بأن يفرّق بين البرهان بـ «لمَ الشيء» وبين البرهان على «إنّ الشيء» . ويقول إن الخلاف بينهما قد يكون إما في علم واحد أو في علمين

<sup>(</sup>١) بمعنى (+ ب) .

<sup>(</sup>٢) نهاية (ج) .

<sup>(</sup>٣) والثاني (ب) .

<sup>(</sup>٤) جملة بالأوساط... لا يبين (- ب و ج) .

<sup>(</sup>ه) بها (ب) .

<sup>(</sup>٦) هذا (ب) .

مختلفين . ويبدأ بالفرق إذا كانا في علم واحد أو في علمين مختلفين . ويبدأ بالفرق إذا كانا في علم واحد وينبغي أن يُعلم أن البرهان على (إنّ الشيء) يخالف البرهان (بلمَ الشيء) في مقدماته ووسطه ونتائجه .

أما في المقدمات فإن البرهان على "إنّ الشيء" سائغ أن يكون من مقدّمات غير ذوات أوساط (١٠). والبرهان "بلم الشيء" فمقدّماته لا محالة غير ذوات الأوساط لأنه إنما يكون بالسبب القريب وهذا ليس بينه وبين السبب فصل.

وأما في الوسط فإن البرهان «بلمَ الشيء» الوسط فيه علَّة موجبة وقريبة . والبرهان على «إنَّ الشيء» فالوسط فيه علَّة بعيدة أو معلول منعكس على علَّته بالتساوي .

وأما في النتيجة فإن البرهان على "إنّ الشيء" وهو الذي يكون الوسط فيه معلولاً منعكساً الموضوع فيها العلّة . فأما البرهان بـ "لمّ الشيء" فإن الموضوع فيها العلّة . فأما البرهان بـ "لمّ الشيء" فإن الموضوع فيها المعلول . والمثال على ذلك أما على البرهان بـ "إنّ الشيء" فبمنزلة قولنا الحيوان على كل إنسان/ والإنسان على كل حي ناطق مائت . وبمنزلة قولنا المجواهر على كل إنسان . فالمثال الأول هو على البرهان الذي الوسط فيه معلول منعكس . والثاني مثال على البرهان بـ "لمّ الشيء" الذي الوسط فيه علّة بعيدة . فإن المثال على البرهان بـ "لمّ الشيء" الذي الوسط فيه علّة بعيدة . فإن المثال على البرهان بـ "لمّ الشيء" أن أن الناطق لا فرق بينه وبين الإنسان . وأرسطوطاليس لا الشيء ومعناه ، وذلك أن الناطق لا فرق بينه وبين الإنسان . وأرسطوطاليس لا يعتقد برهاناً في الحقيقة إلا الصنف الثاني وهو البرهان الذي يكون بـ «لمّ يعتقد برهاناً في الحقيقة إلا الصنف الثاني وهو البرهان الذي يكون بـ «لمّ

<sup>(</sup>١) جملة وعلى أكثر . . . أوساط (- ب و ج) .

 $<sup>(^{</sup>Y})$  جملة : الذي الوسط. . . الشيء (- ب) .

الشيء، ، وهو الذي الوسط فيه علَّة للنتيجة وعلَّة للأمر ومع أنها علَّة فهي علَّة قريبة للشيء .

فأما البرهان على (إنّ الشيء) فإنما يُسمّى برهاناً على المجاز وأولى به أن يُسمّى قياساً لا برهاناً . سوى أن إحدى الصنعتين (١) اللتين فيه وهو الذي يكون الوسط فيه معلولاً منعكساً إذ أتت قلبت العلّة وجعلتها حدًّا أوسط عاد إلى البرهان المتحقق ، وهذا بمنزلة قولنا : الحيوان على كل حي ناطق مائت/ والحي الناطق المائت على كل إنسان/ فالحيوان إذن على كل إنسان . فأما أرسطوطاليس فإنه يورد أمثلة مستعجمة والأمثلة التي أوردناها هي أكشف . فهذا قدر الخلاف بينهما إذا كانا في علم واحد .

فأما الخلاف بينهما إذا كانا في علمين مختلفين أحدهما تحت الآخر ، فهو أن «البرهان بلم» إنما يكون في العلم الأعلى . والبرهان على «إنّ الشيء» يكون في العلم الذي تحته ، وذلك بمنزلة علمي الهندسة والمناظرة . فإن المهندس يبيّن أن الخطين المتوازيين المجرّدين في الوهم لا يلتقيان بوسط هو كون الزاويتين الداخلتين اللتين في جهة واحدة من الخط الواقع عليهما إما قائمتين أو متساويتين بقائمتين . وهذه العلّة هي قريبة وصورة للخطين المتوازيين . فأما المناظري فإنه يبيّن أن الشعاعين الخارجين من العينين يلتقيان بوسط هو كون الشعاعين خطين مستقيمين خروجهما على أقل من قائمتين . فبرهان المهندس هو برهان «لم الشيء» ، وبرهان المناظري هو برهان «إنّ الشيء» . والعلوم التي هي أعلى ، أعني بقولي أعلى التي هي أكبر تحديداً لموضوعها ، هي أولى بالسبب والعلّة . أن لا يعرف علّة الأشياء الشخصية وإنْ فالملم الإلّهي ، وإنْ كان عارفاً بالعلّة ، أن لا يعرف علّة الأشياء الشخصية وإنْ باشرتها حواسه . فإن العددي لا يعرف لم هذه البقرة بعد هذه البقرة ، أعني البقرة بالمحسوسة ، لكن معرفته إنما هي بالكلّي . فهذا هو الفرق بينهما إذا كانا في المحسوسة ، لكن معرفته إنما هي بالكلّي . فهذا هو الفرق بينهما إذا كانا في

<sup>(</sup>١) الصنفين (ب و ج) .

علمين مختلفين أحدهما تحت الآخر . فقد اتضح الفرق بينهما . فإنما نحن فينبغي لنا أن نتحقق أنه لا برهان إلا ما كان الوسط فيه ذاتياً وعلة قريبة حسب ، فأما ما سواه فلا يُدعى برهاناً لكن قياساً .

### ـ ٢٠ \_ [في أن المبرهِن لا يستعمل إلا الشكل الأول]

ومن بعد هذا يبيّن أرسطوطاليس أن المبرهِن لا يستعمل من الأشكال الثلاثة إلا شكلاً واحداً وهو الأول. ومن جملة الأول الضرب الأول. وأرسطوطاليس يبيّن ذلك بأربع حجج .

الأولى منها تجري على هذه الصفة : كل العلوم التعاليمية فمعلوم من أمرها أنها لا تستعمل من المقاييس إلا القياس البرهاني ، وإنما تتبيّن مطالبها بأسرها بالشكل الأول ويُسر ما تبيّن بالشكل الثاني .

والحجة الثانية وهي من قِبَل المناسبة التي بين الشكل الأول وبين العلّة التي قِوام البرهان بها . وذلك أنها لما كانت علّة الشيء هي موجودة له على طريق الإيجاب وعلى طريق الكلّي ، ولم تكن في شكل من الأشكال سوى الشكل الأول ، يتبيّن الإيجاب الكلّي . فلهذا ما صار العلم بـ الم الشيء إنما يتم في الشكل الأول حسب .

والحجة الثالثة ما هي للشيء وحدّه إنما تتصل<sup>(۱)</sup> أجزاؤها بالشكل الأول حسب لأنها تجري على طريق الإيجاب وعلى طريق الكلّي . من قِبَل أن كل واحد من أجزاء الحدّ أعم من الحدود وجملتها مساوية له . وكان الإيجاب الكلّي لا طريق إلى بيانه إلا بالشكل الأول ، فلهذا صار أولى بالعلم البرهاني لأن به تُستخرج أجزاء الحدود .

<sup>(</sup>١) يفيد (ب) .

والحجة الرابعة هي أن الشكل الثاني والثالث يحتاج في التعلّق بمقدمات غير ذوات أوساط إلى الشكل الأول . وأما الشكل الثالث فلا كلام فيه لأنه لا يكون فيه برهان من قِبَل أن البرهان إنما يكون على الكلّي وبتوسط الكلّي .

وأما الشكل الثاني فإن الموجبة فيه إنما تتعلّق بغير ذات وسط بالشكل الأول. وأما السالبة فإنما الأول. وأما السالبة فإنما تحتاج في بيانها إذا كانت ذات وسط إلى أن يكون فيها إيجاب كلّي. وهذه إن كانت ذات وسط إنما تتبيّن بالشكل الأول. فهذه هي الحجج الأربع التي بيّن بها أرسطوطاليس أن المبرهِن لا يستعمل من جملة الأشكال الثلاثة إلا الشكل الأول ومن ضروبه الضرب الأول.

ولما بين أن المقدمات التي في الشكل الثاني التي هي ذوات أوساط إنما تتعلّق بغير ذوات أوساط ، الموجبات منها والسوالب بالشكل الأول ، وكان الأمر في الموجبة غير ذات الوسط أنها بهذه الحال ظاهرة جداً بمنزلة قولنا : إن على كل شيء يصدق إما الإيجاب أو السلب . فأما الأمر في السالبة فخفي جداً فهو يفيدنا في اعتبارها إذا كانت ذات وسط قانوناً به يتم لنا اعتبارها . والقانون هو أن نتأملها فإن وجدنا أحد حدّيها أو حدّيها جميعاً يُحمل عليه أو عليهما شيء ما فهي ذات وسط . ولما كان العلم بالمتضادات واحداً ، وكان ضد العلم البرهاني هو الجهل البرهاني ، فواجب على المبرهن أن يتعلّم أو يعلم البرهان لكيما يُستعمل ، والجدل البرهاني ألكيما يُتجنب . فإن الأطباء قد جرت عادتهم بتصفح الأشياء النافعة والضارة . وأما النافعة فلكيما يستعملونها ، وأما الضارة بمنزلة السموم لكيما يجتنبونها . فالعلم البرهاني هو الذي يُعلم به الشيء على التحقيق . والجهل البرهاني هو الذي يُعلم به الشيء على التحقيق . والجهل البرهاني هو الذي غلط على غاية الشبهة .

ومن قبل أن يعلم أرسطوطاليس عن الجهل البرهاني يرقى ويقسم الجهل

<sup>(</sup>١) جملة : فواجب. . . البرهاني (- ب) .

ويقول: الجهل منها بمعنى السلب بمنزلة جهل الصبي بأن زوايا المثلث تعادل قائمتين. ومعنى قولنا جهل على طريق السلب هو أن لا يكون في نفس الإنسان صورة للشيء الذي يجهله وإلى الجهل المحقق. وهذا ينقسم إلى البسيط بمنزلة توهم الإنسان أن زوايا المثلث تعادل أربع قواثم على طريق التقليد لا على طريق التحقيق ؛ وإلى المركّب وهذا هو الجهل الذي يكون بقياس وهو أوكد أصناف الجهل ، لأن الذي يجهله على طريق العلم فيجهل المطلوب ويظن به أنه قد علمه على طريق البرهان. وهذا الجهل هو الذي كلام أرسطوطاليس فيه لأن غرضه الكلام في الجهل المقابل لما هو بسبيله من العلم وما هو بسبيله هو العلم المحقق. فكلامه إذن في الجهل المحقق.

والمفسرون جميعاً يستون هذا الجهل عارضاً قوياً يعرض للنفي وهو شديد التفنن لأنه قد يكون في الشكل الأول وفي الشكل الثاني ويكون وكلتا مقدمتي القياس كاذبتان أو أحديهما . والمجهول ليس يخلو من أن يكون إما من المقدمات ذوات الأوساط أو غير ذوات الأوساط . وكل واحد من هذه إما أن يكون سلباً كليًا لأن الإيجاب الجزئي والسلب الجزئي لا يقع به لا علم برهاني ولا جهل برهاني . فليكن المحمول سلباً كليًا غير ذي وسط ، بمنزلة قولنا : الجوهر ولا على شيء من الكمية يعتقده الجاهل إيجاباً كليًا ويكون اعتقاده لذلك بطريقة العلم بأن يقيس عليه في الضرب الأول من الشكل الأول . وقد يقاس عليه قياس وكلتا المقدمتين فيه كاذبتان أو الصغرى حسب والكبرى صادقة ، بمنزلة الجواهر على كل كيفية/ والكيفية على كل كمية/ تنتج فالجوهر على كل كمية . وهذا بخلاف الحق وبمنزلة قولنا : الجوهر على كل حساس/ والحساس على كل كمية/ فالجوهر على كل كمية . وهذا بخلاف الحق وبمنزلة قولنا : الجوهر على كل جسم . فإن الذي يجهلها ينتج الجوهر ولا على شيء من الجسم . وهذا يتم له إما في الشكل الأول أو في الشكل الثاني .

وفي الشكل الأول إما بأن تكون المقدمتان كاذبتين ، مثلاً : أن يأخذ

الجوهر ولا على شيء من غير الجسم/ وغير الجسم على كل جسم/ فالجوهر ولا على شيء من الجسم .

وإما بأن تكون الصغرى صادقة والكبرى كاذبة ، بمنزلة قولنا : الجوهر ولا على شيء من الجسم/ والجسم على كل حي/ فالجوهر ولا على شيء من الحي . وهذه منزلتها منزلة مقدّمة غير ذات وسط وإن كان ذات وسط .

وإما بأن تكون الصغرى كاذبة والكبرى صادقة ، بمنزلة قولنا : الجوهر ولا على شيء من الكيفية والكيفية على كل جسم/ فالجوهر ولا على شيء من الجسم .

وفي الشكل الثاني إما من كاذبتين في البعض فيتم أو بأن تكون إحداهما صادقة والأخرى كاذبة ، وهذه إما الصغرى وإما الكبرى .

أما أنه لا يتم من كاذبتين فمن قِبَل أن في الشكل الثاني يحتاج أن يوجد الحدّ الأوسط عند أحد الحدّين بالإيجاب وعند الآخر بالسلب ، وليس يوجد شيء محمول على الجنس ويكون مبايناً للنوع ولا بالعكس . وإذا كان الأمر على هذا فإحدى المقدمتين صادقة لا محالة .

فأما أنه يكون من كاذبتين في البعض فبمنزلة قولنا: ذو النفس على كل جوهر/ وذو النفس على شيء من الجسم/ فالجوهر(١١) ولا على شيء من الجسم/ فهاتان المقدمتان كاذبتان في البعض.

وأما أنه يكون والصغرى صادقة والكبرى كاذبة فعلى هذه الصفة : الجوهر ولا على شيء ولا على شيء من الجسم/ والجوهر على كل حي/ فالجوهر ولا على شيء من الحي .

وأما أنه يكون والصغرى كاذبة والكبرى صادقة ، فبمنزلة قولنا : الجوهر على كل جسم/ والجوهر ولا على شيء من الحي/ فالجسم ولا على شيء من

<sup>(</sup>١) الحي (أ) .

الحي . فعلى هذا فليجرِ الأمر إذا كانت المقدمات غير ذوات أوساط . وأما إن كانت ذوات أوساط فليس يخلو من أن تكون المقدمات ذوات أوساط .

| المقدمات غير ذوات الأوساط                                                                                                                             | إما أن تكون الكبرى أو الصغرى                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الجوهر على كل جسم. هذه الموجبة صادقة في النفس الحق يعتقدها المعتقد سالبة ويقيس عليها في الشكل الأول الأمر: مرة (١) مقدمتين كاذبتين ومرة كاذبة وصادقة. | الجوهر ولا على شيء من الكمية ، هذه في نفس الحق صادقة . وهي سالبة غير ذات وسط يعتقدها المعتقد موجبة بقياس من كاذبتين ومن كبرى صادقة وصغرى كاذبة ولا يمكن عكس ذلك . |

ذوات الأوساط: الموجبات التي كانت سوالب الوسط المناسب والقريبة من المناسب من كاذبتين لا تكون ، ومن إحديهما كاذبة وهي الكبرى تكون غير المناسب من كاذبتين تتم ومن الواحدة كاذبة والأخرى صادقة (٢).

ذوات الأوساط: السوالب التي كانت في الأصل موجبات. الشكل الأول سالبة وسطها مناسب من كاذبتين لا يمكن. ومن قياس صغراه كاذبة لا يمكن فبقي أن تكون الكبرى كاذبة سالبة، وسطها غير مناسب في الشكل الأول مز. كاذبتين تتم ومن الواحدة كاذبة والأخرى صادقة أيهما كانت.

سالبة وسطها مرتب من المناسب: الصورة فيها وفيما تقدّم واحدة (٣).

<sup>(</sup>١) مرة (- أو ب) (+ ج) .

<sup>(</sup>٢) جملة : الموجبات التي . . . صادقة (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) الجملة : سالبة . . . واحدة (- ب و ج) .

وفي الشكل الثاني من كاذبتين في الكل لا يكون . ومن كاذبتين في البعض فيتم ، أو بأن الواحدة صادقة والأخرى كاذبة سالبة وسطها غير مناسب في الثاني الصورة فيها وفيما تقدّم واحدة ، والأوساط فيها إما جوهر وإما خاصية وإما عرضية . وهذه سوالب كلّية أو موجبات كلّية . فالسوالب الكلّية التي الوسط فيها مناسب : أما في الشكل الأول فمن كاذبتين لا يمكن أن تكون إلا إذا كانت الصغرى كاذبة حسب . فبقي أن تكون إذا كانت الكبرى كاذبة حسب . وأما في الشكل الثاني فإنه من كاذبتين في الكل لا يتم بل من كاذبتين في البعض ومن مقدمتين أحدهما كاذبة ، أيهما كانت . وصورة السالبة التي الوسط فيها خاص مثل للصورة في التي تقدّمت .

وأما التي الوسط فيها عرضي ، فقد يكون القياس في الشكل الأول من كاذبتين ومن مقدمتين إحداهما كاذبة والأخرى صادقة أيهما كانت . فأما في الشكل الثاني فعلى ما مضى في السالبة التي وهي ذات وسط مناسب والموجبة الكلّية التي وهي ذات وسط مناسب أو خاص . أما من كاذبتين فلا يكون بل من مقدمتين إحداهما كاذبة والأخرى صادقة ، ولتكن الكاذبة هي الكبرى حسب .

فأما التي الوسط فيها عرضي وغير مناسب ، فتكون من كاذبتين ومن مقدمتين إحداهما كاذبة والأخرى صادقة أيهما كانت . وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في الجهل البرهاني .

ويأخذ بعده في النظر في تعليمنا وإيقافنا أنه عند فقدنا حسًا واحداً من حواسنا نفقد بفقده علماً من علومنا . وتبيّن ذلك على هذا الوجه يقول : إن الأشياء التي يدركها الإنسان إما أن يدركها بقوة الحس أو بقوة العقل . والأشياء المدركة بالحس هي هذه الأمور الشخصية المحسوسة المشار إليها . والأشياء المدركة بالعقل هي الأمور الكلّية ، والأمور الكلّية إنما يحصّلها العقل من المتشابهات التي يجدها في الأمور الشخصية . والشخصية إنما يحصّلها عنده الحس . فإذاً مبدأ ما يدركه العقل إنما هو الحس . فيلزم من ذلك أن يكون متى

فقدنا حساً من الحواس فقدنا بفقده علماً من العلوم ، بمنزلة ما يدرك العقل<sup>(۱)</sup> أن اللون الأبيض مفرَّق للبصر ، وإنما ينظر العقل في حال اللون الأبيض بعد أن تنطبع فيه صورة اللون الأبيض وصورة اللون الأبيض يحصلها من الألوان الشخصية البيض . وهذه إنما تدركها الحواس وتوصلها من بعد ذلك إلى العقل ، فإذا لم يدرك الحس أشخاص<sup>(۲)</sup> الألوان البيض لم يوصلها إلى العقل ، وإذا لم يوصلها ما تنطبع في العقل صورتها ، وإذا لم تنطبع لم يجرِ أن يُنظر في أمرها هل هي مفرَّقة للبصر أم لا .

#### \_ 11 \_

### [في أن مبادىء البرهان تنقطع عند مبدأ أول]

من بعد هذا يأخذ أرسطوطاليس في أن يبيِّن أن مبادىء البرهان ، أعني مقدماته وأوساطه ، يقف وينقطع عند مبادىء أول لا مبادىء لها ، أعني عند مقدمات (٢٠) غير ذات أوساط جليّة ظاهرة للعقل .

قبل أن يأخذ في الكلام في هذا المطلوب يبتدىء بتحليل القياس وقسمته . فهو يحلّله إلى المقدمات والأوساط ويقسّمه إلى البرهاني والجدلي . ويبيّن في مبادئه أنها تقف وتنقطع من قِبَل الموضوع والمحمول الوسط .

أما في الوسط فيجري البيان على هذه الصفة : إن كانت الأوساط لا تقف عند محمول لا محمول (٤) قبله وعند موضوع لا موضوع بعده ، أم من ذلك أن لا

<sup>(</sup>١) العلم (أ) .

<sup>(</sup>٢) الخاص (أ) .

<sup>(</sup>٣) مقدمات (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٤) لا محمول (+ ب و ج) .

نُدرك طرفا المطلوب . إلا أن طرفي كل مطلوب يدركان ، فليس يمكن في الأوساط أن تمضي بلا نهاية بل تقف عند محمول لا محمول قبله وموضوع لا موضوع بعده . وبالجملة ينتهي البرهان إلى مقدمات غير ذات أوساط جلية عند العقل ظاهرة . فليكن المطلوب بمنزلة قولنا : إن الإنسان جوهر ، ولنجعل الوسط الناطق ، فهذا الوسط يجد وسطاً قبله وهو الحيوان ووسطاً قبل الحيوان وهو المتنفس . وقبل المتنفس تقف من ناحية فوق عند المحمول وعندما تبتدىء من فوق ، من الجسم مثلاً ، تقف عند الموضوع ويتحصّل العقل عند مقدمات غير ذوات أوساط . فعلى هذا فليجر البيان في تناهي الأوساط .

فأما تناهي الموضوعات والمحمولات فيجري البيان فيه على هذه الصفة: إن كان أي موضوع أخذ يوجد موضوع بعده ، وأي محمول أخذ يوجد محمول قبله ، فإنه يلزم من ذلك شناعتان: إحديهما عدم الوقوف عند حدّي المطلوب مع أنهما طرفان ومحصوران ، والأخرى أن تكون أي مقدمة أخذت للبرهان احتاجت لبيانها إلى مقدمة قبلها وهذا شنيع . وذلك أنه إما أن يقع الشيء إلى ما لا نهاية له وما لا نهاية له لا يدرك ؛ أو يقف عند مقدمة مجهولة والمجهول لا نتبيّن به شيء . فعلى هذا يبيّن أرسطوطاليس أن مبادى القياس تقف أو (١٠) تنقطع .

فأما بيانه ذلك في القياس الجدلي والبرهاني فعلى هذا النحو: معلوم أن البرهان لا يستعمل إلا الأشياء الذاتية والأشياء الذاتية محصورة. وذلك أنها لو لم تكن محصورة لما أمكن تحديد شيء من الأشياء ، وإذا كانت الأشياء الذاتية محصورة ، وهي مبادىء البرهان إذن محصورة متناهية . وكذلك إن استُعملت المحمولات من الأشياء الذاتية المأخوذة موضوعاتها في حدودها ، فإنها إن لم تكن متناهية لزم أن توجد في الشيء الواحد موضوعات بلا نهاية أعنى في حدّه .

فأما في القياس الجدلي فالبيان يجري على هذه الصفة: المحمول في

<sup>(</sup>١) و (ب) .

المقدمات الجدلية : إما أن يكون ذاتياً أو عرضياً ، والأشياء الذاتية محصورة من قِبَل أن منها أمليت ذات الشيء . والأشياء العرضية معلومة ، وذلك أن مقولات الأعراض تسعة لا زائدة ولا ناقصة . وإذا كانت مبادىء المقاييس الجدلية ، أعني موضوعاتها وهي الجواهر ومحمولاتها وعلى الأشياء الذاتية والأعراض محصورة ، فلا محالة أن مبادىء القياس الجدلي متناهية . فقد بين أن المبادىء ، القياس على الإطلاق والقياس البرهاني والجدلي ، متناهية . فإن العقل يقف عند مقدمات غير ذوات أوساط ، أعني أنه يشاهد وجود محمولها لموضوعها بغير توسط . والجدلي ههنا قائمة مقام سائر أنواع المقاييس .

ههنا يقسم أرسطوطاليس المحمولات ويعلمنا أيّها ينبغي أن تُستعمل وأيّها تطرح ويقول: إن المحمولات تنقسم إلى المحققة وإلى غير المحققة. وغير المحققة إلى حمل عَرض على عَرض بمنزلة الأبيض على الحار، وإلى حمل جوهر على عَرض بمنزلة الثوب على الأبيض. وهذان إنما صارا<sup>(١)</sup> غير محقّقين من قبَل أن المحمول فيها يعود إلى الجوهر، فإن العَرض لا يثبت حتى يحمل عليه شيء.

والمحققة تنقسم إلى جوهر على جوهر بمنزلة حمل الحيوان على الإنسان . وهذا الحمل يُدعى «حمل على» ، وإلى حمل عرضي على جوهر وهذا هو «حمل في» ، بمنزلة حمل الأبيض على الإنسان . وهذان هما المستعملان في المقاييس والبرهان .

فأما الصور<sup>(۲)</sup> التي يدّعي فلاطن وجودها فلا مدخل لها فيما نحن بسبيله ، إذ كانت تلك لا تُحمَل لا «حمل في» لا «حمل على» . وذاك أنها ليست مما أُثبتت منها ذوات الأمور ولا من الأشياء العارضة فيها .

<sup>(</sup>١) صارا (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) الصورة (ب) .

### [في أن مقدّمات البرهان والقياس تقف وتنقطع عند مقدّمات غير ذوات أوساط]

وأرسطوطاليس يتبيّن ببيان منطقي ، أعني جدلياً ، أن مبادى البرهان والقياس تقف وتنقطع عند مقدمات غير ذوات أوساط . والبيان يجري على هذه الصفة : القياس أو البرهان لهما مبادٍ ، وكل ما له مبادٍ فإنما يُعلم إذا عُلمت مبادئه . فإن كانت مبادئه غير متناهية لم يُعلم ، وإذا لم يُعلم لم يتبيّن به شيء فلا يجد طريقاً إلى تبيّن شيء بالقياس والبرهان . وههنا ينقطع الكلام في مبادى البرهان وتناهيها .

### ــ ٢٣ ــ [متى تكون المقدّمة غير ذات وسط]

ولما كان أرسطوطاليس قد زعم أن مبادىء البرهان هي مقدمات غير ذوات أوساط، يعرّفنا متى تكون المقدمة غير ذات وسط فيقول: إن المقدمة غير ذات وسط هي التي محمولها لا انفصال له من موضوعها ولا وسط بينه وبين موضوعها، وهو ذاتي للموضوع وغير متخطي<sup>(۱)</sup> للطبيعة التي هو فيها.

# 

وبعد هذا يبيّن أرسطوطاليس للقائل وهو متى تكون المقدمة ذات وسط فيقول : إن المقدمة التي هي ذات وسط هي الموجود بين حدّيها وسط به يرتبط

<sup>(</sup>۱) مغطی (ب).

المحمول بالموضوع وتصير جلية للعقل . وكما بيّنا<sup>(١)</sup> يعرض أرسطوطاليس ببيان آخر يبيّن به أن القياس والبرهان ينبغي أن ينتهيا إلى مبادىء أوّل لا مبادىء لها ويجعل البيان من قِبَل المناسبة بينهما<sup>(٢)</sup> وبين الأمور . ويزعم أنه كما سائر الأمور المركّبة ، طبيعية كانت أو وهمية ، إذا حلّلت ينتهي تحليلها إلى مبدأ واحد بسيط ولا يمضي التحليل إلى ما لا نهاية له . كذلك القياس والبرهان ينبغي أن ينتهيا إلى مبادىء أوّل لا مبادىء لها ، أعنى مقدّمات غير ذوات أوساط .

### ۔ ۲۰ ۔ [في تفضيل المقاييس بعضها على بعض]

وأرسطوطاليس من بعد هذا يأخذ في تفضيل المقاييس بعضها على بعض . وهو يستوفي (٢) الأمر إلى أن ينتج أن البرهان على الإيجاب الكلّي أفضل من غيره ، وأن البرهان المستقيم أفضل من السائق (٤) إلى الخُلف . ويبتدىء أولاً فيقسم القياس من جهة كميته إلى الكلّي والجزئي ، ومن جهة كيفيته إلى الإيجاب والسلب ، ومن جهة صورته إلى المستقيم والسائق (٥) إلى الخُلف . وأولاً يتبيّن أن القياس الكلّي أشرف من الجزئي ، ومن قبل أورد شكّين في هذا المعنى : الأول منها صورته هذه الصورة : القياس الجزئي يعلّمنا عن شيء موجود في نفسه بمنزلة ما يعلمنا أن (فالناس) نحوي ، والكلّي قلّما يعلّمنا شيئاً موجوداً في نفسه ، لكن من حيث هو لشيء آخر . وذلك أنه إذا علّمنا أن (فالناس) ناطق إنما يعلّمنا أن ذلك له بما هو إنسان ، وكل الشيء يعلم الشيء بما هو الشيء أولاً ، مما يعلمنا الشيء بما ليس هو ذلك الشيء . فالبرهان الجزئي أفضل من الكلّي .

<sup>(</sup>١) بين (ب) .

<sup>(</sup>٢) بينها (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) يسوق (ب و ج) .

<sup>(</sup>٤) السابق (أوج) .

وإبطال هذا الشك يجري على هذه الصفة : قد بان أن البرهان لا يكون على الشخص ، وأيضاً فهذا المحمول الكلّي إنما يبيّن وجوده .

أولاً للطبيعة الكلّية لا الشخصية ومن أجلها يوجد للأشخاص التي تحتها . فالبرهان إذن إنما هو أولاً على الكلّي ، وثانياً للشخص ومن أجلها .

والثاني يجري على هذه الصفة : الكلّي يوهمنا اسمه (۱) أنه دال على شيء مفرد قائم بنفسه على (۲) غير الأشياء الجزئية مثل الإنسان . فإن هذا الإسم توهم دلالته ، أعني على شيء غير الأشياء الجزئية . والجزئي فلا يقع فيه مثل هذا التوهم والإشكال ، وما لا يقع فيه إشكال فهو أشرف مما يقع فيه . فالجزئي إذن أفضل من الكلّى .

حل هذا الشكل يجري على هذه الصفة : ليس الجزئي أفضل من الكلّي في الوجود وذلك أنهما كلاهما موجودان ، سوى أن الكلّي سرمدي والجزئي فاسد . وأيضاً إن كان اسم الكلّي يرفع الاضطراب بسبب أنه يوهم الدلالة على شيء مفرد عن الأشخاص ، فيجب هذا أن تكون أسماء الأعراض بأسرها توهم الدلالة على شيء مفرد من الجواهر . وليس الأمر على هذا ، فإنا إذا قلنا بياض لم يحصل في أذهاننا من دلالة هذا الإسم شيء مفرد في الوجود بنفسه ، لكن في الجوهر . كذلك أيضاً إسم الكلّي ليس توهمنا دلالته أنها على شيء مفرد عن الأشخاص .

# 

ومن بعد إبراده هذين الشكّين وحلّه لهما ، يورد عدة بيانات على أن البرهان الكلّي أفضل من الجزئي .

<sup>(</sup>١) اسمه (- ب) .

<sup>(</sup>٢) على (- ب) .

الأول منها: أن البرهان إنما يكون بالعلّة ، وعلّة الشيء هي كلّية ، فالبرهان بالكلّي أشرف من البرهان بالجزئي .

والثاني: أن البرهان لا ينقطع والسؤال فيه بلمَ حتى يقع الجواب بالعلّة القريبة وهذه كلّية. فالبرهان بالكلّى أفضل من البرهان بالجزئي.

والثالث: أن الأشياء الشخصية غير متناهية والكلّية متناهية ، وغير المتناهي غير معلوم والمتناهي معلوم ، فتصير الأمور بما هي كلّية العلم بها أتقن (١) وأحكم . فالبرهان إذن على الكلّي أفضل من البرهان على الجزئي .

والرابع: الشيء الذي يتبيّن به شيئان أشرف من الذي يتبيّن به شيء واحد. والبرهان على الكلّي تبيّن به الكلّي والجزئي. فأما البرهان على الجزئي فلا يتبيّن الكلّي.

والخامس: وهو أحق البيانات، عمدة القياس والبرهان على المقدّمة الكلّية. وذاك أنه إذا حصرت الكلّية والجزئية، أعني الصغرى والنتيجة منطويتان فيها، فالبرهان إذن بالكلّي أفضل من البرهان بالجزئي.

والسادس: أن الكلّي معقول ولهذا فهو منحصر، والجزئي محسوس ولهذا فهو منتشر، والمنحصر(٢) أشرف من المنتشر، فالبرهان على الكلّي أشرف من البرهان على الجزئي.

فأما أن البرهان على الإيجاب أفضل من البرهان على السلب فيتضح على هذه الجهة . يقدّم أرسطوطاليس أولاً أصلاً ينتفع به في ذلك الطريق التي يسلك فيها للوقوف على الأشياء الخفية إذا كانت منحصرة ومقدّماتها جليّة عند العقل كانت أوضح ، وإذا كانت مطوّلة كانت دون ذلك . وهذا الأصل فلا يحتاج إلى (٣)

<sup>(</sup>١) اتفق (أ و ج) .

<sup>(</sup>٢) المنضبط (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) إلى (+ ب و ج) .

بيان . وإذا كان الأمر على هذه ، فلنشرع فيما نحن بسبيله ونبيّن أن البرهان على الإيجاب أفضل من البرهان على السلب بعدة بيانات .

الأول منها: البرهان الموجب فيه معنى الإيجاب حسب والسالب ففيه معنى الإيجاب. والسلب بحسب الأصل الموضوع يجب أن يكون البرهان الموجب أفضل من السالب.

والثاني: البرهان الموجب غير محتاج إلى السالب، والسالب يحتاج إلى الموجبة ، فالموجب إذن أفضل من السالب.

والثالث: مبدأ البرهان الموجب أفضل من السالب، من قِبَل أن المبدأ الموجب موجبة ومبدأ السالبة سالبة، والموجبة أشرف من السالب. كما أن الموجود أشرف من غير الموجود، والأشياء التي مبادئها أشرف هي أشرف. فالبرهان الموجب أفضل من السائق إلى الخُلف، فتبيّن على هذا: البرهان المستقيم يتبيّن مطلوبه على القصد (۱) الأول، والسائق إلى الخُلف يرجع إلى ورائه ويضع نقيض مطلوبه ويتبيّن كذبه. وبيانه كذلك يتبيّن صدق مطلوبه، لأنه إذا كذب أحد النقيضين فالآخر صادق. وأيضاً فإن السائق إلى الخُلف قريب من المستقيم ومن الشرط. فالمستقيم إذن أشرف منه من قبل أن البسيط أشرف من المركب من حيث هو مبدأ له. وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام فيما هو بسبيله.

### ــ ٧٧ ــ [في أيّ العلوم أفضل من أيّها]

ومن بعد ذلك يتبيّن أيّ العلوم أفضل من أيّها . ويزعم أن العلم الذي يكون بالبرهان(٢) أفضل من سائر العلوم من قِبَل أنه يعلم به الشيء بالسبب الموجب له .

<sup>(</sup>١) الفصل (أ) .

<sup>(</sup>٢) جملة : من أيّها. . . بالبرهان (- ب) .

فأما باقي العلوم فليست هذه صورتها ، وذاك أنها قد تتبين : إما تتبيّنه بالسبب أو بغير السبب . فأما البرهان فيُراعى فيه أن يكون الوسط سبباً للنتيجة وسبباً للأمر . وأيضاً فإن العلم الذي يكون على موضوع مجرّد عن المادة أيقن وأفضل من العلم الذي يكون على موضوع مواصل للمادة ، بمنزلة علم الأعداد وعلم تأليف اللحون . فإن موضوع العددي مجرّد من المادة ، وموضوع الموسيقار مع المادة أعني مع الصوت .

وأيضاً فإن العلم الذي موضوعه أبسط أشرف من العلم الذي موضوعه أقل في باب البساطة ، بمنزلة علمي العدد والهندسة . فإن موضوع المهندس الخط وسائر ذوات الأبعاد مبدأه (١) النقط . وموضوع العددي العدد ومبدأه الوحدة والنقطة هي ما له وضع والوحدة هي مما لا وضع له . وتكون الوحدة أبسط من النقطة مما يوجب أن يكون موضوع العددي أبسط من موضوع المهندس . ولهذا صار علم العدد أشرف من العلم الهندسة . فيتحصّل من ذلك أن العلم الذي موضوعه أبسط أشرف .

### ـــ ۲۸ ـــ [متى يكون العلم واحداً]

وأرسطوطاليس يفيدنا بعد هذا متى يكون العلم واحداً فهو يقول: إن العلم يكون واحداً إذا كان الموضوع فيه طبيعة واحدة . والبرهان يتبيّن من الأعراض الذاتية اللازمة لذلك الموضوع بتوسط الأشياء الذاتية ، ويكون غير متخطي لتلك الطبيعة بمنزلة علم الهندسة . فإن موضوعه الخط والسطح وبالجملة العِظَم المجرّد ، وغايته أن يتبيّن الأشياء الذاتية الموجودة لهذه الطبيعة بتوسط الأشياء الذاتية .

فأما العلوم المختلفة فهي التي موضوعاتها مختلفة . وهذا يتضع عندما

<sup>(</sup>١) مبدؤه (ب) .

نقصد إلى البراهين الكائنة عليها ، فنحلّلها فنجد المقدمات التي تنتهي إليها مختلفة والأمور التي براهينها مختلفة طبائعها مختلفة . لأن البرهان إنما يكون من الأشياء الذاتية والمطلوب الواحد قد تبيّن بمقاييس كثيرة . فأما براهين كثيرة فلا يمكن ، وذلك أن البرهان إنما يكون بالعلّة ، وعلّة كل واحد من الأمور واحدة . فأما القياس فقد يكون الوسط فيه جنساً وفصلاً ونوعاً وخاصةً وعرضاً . والأشياء التي تحدث بالاتفاق بمنزلة كون البرد في الصيف والحر في الشتاء فلا يكون عليها برهان ولا قياس ، من قبل أن البرهان إنما يكون بالأشياء الضرورية وعلى الأشياء الضرورية والأشياء التي تحدث من الاتفاق (١٠) . وكونها على الأقل وفلا في ضرورية ولا قريبة من الضرورية ، فلا برهان عليها ولا بها .

ولما بين أرسطوطاليس أن العلم بالكلّي أشرف من العلم بالجزئي ، شعر بقائل يقول له فالحس ماذا صورته ، فهو يقول إن العلم إنما يكون بالأشياء الكلّية وبتوسط الأشياء الكلّية ، والمتولي له من قوى النفس إنما هو قوة العقلية . وأما الحس فإنما يُدرك الأشياء الشخصية ، وإدراكه لها هو بأن ينطبع تصورها ، فتيضح من ذلك أن قوة الحس غير قوة العلم وفعلها غير فعلها . وذاك إن فعل القوة الحسية إدراك الأشياء الشخصية . وليس ينبغي لك أن تفهم وتعتقد ، بسبب قولنا إن القوة الحسية غير القوة العلمية ، أن البرهان والعلم لا تتعلّق له بالحس أصلاً كيف ، ومن قبّل أن مبادىء العلوم الحواس ، فنقول إن قوة الحس وإن لم تكن من القوى التي تدرك بها المعلومات ، فإنها قد ينتفع بها في إدراك المعلومات وذاك أنها تجري مجرى المبدأ لها . لأن العقول الهيولانية لما كانت متعلّقة بهيولى ومنزّهة عن التصرّف في معقولاتها ، إحتاجت إلى ما يعينها على تحصيلها لمعقولاتها التي هي الأمور . ولما كانت الأمور لا حاجز بينها وبين الحواس ، صارت الحواس تدركها أولاً وعند إدراكها بانطباعها بصورها توصل صورها إلى المقل . فإذا حصلت صورها في العقل المتشرح منها العقل إلى الأمور الكلّية .

<sup>(</sup>١) الإيقان (١) .

وبهذه الكلّية يقع العلم وعليها يكون البرهان . وقوة الحس غير قوة العلم ، إلا أن الانتفاع بها ضروري في العلم .

ولما بيّن أرسطوطاليس متى يكون العلم واحداً وهو إذا كان له موضوع واحد ومبادئه مبادىء واحدة . ومتى تكون العلوم كثيرة ، وهو إذا كانت موضوعاتها كثيرة ومبادئها مختلفة وكأنه يسلّم تسليماً أن مبادِ(١) العلوم المختلفة مختلفة ، أخذ في بيان ذلك . وهو يبيّنه أولاً بالآراء المشهورة ويقول إن المقاييس منها صوادق ومنها كواذب ، ومبادىء الصادقة صادقة ومبادىء الكاذبة كاذبة . فإذا كان الأمر على هذا فمعلوم أن مبادىء العلوم المختلفة مختلفة . وأيضاً فإن مبادىء العلوم إما أن تكون خاصية أو عامية . والخاصية هي التي لا تتعدَّى الموضوع الذي هي فيه ، والعامية بمنزلة قولنا : إن على كل شيء يصدق إما الإيجاب وإما السلب ، فليس يستعمل في العلوم على انتشارها ، لكن صاحب كل صناعة يدنيها من موضوعه الخاص به . وذلك أن الطبيب يقول إن الأمراض إما أن<sup>(٢)</sup> تُشفى وتُزال بالأشياء المضادة لها أو لا تُزال بذلك ، والطبيعي يزعم أن الاسطقسات إما أن تكون أربعة أو لا تكون . إذا كان الأمر على هذا ، وكانت المقدّمات الخاصيّة لا تتعدى الطبيعة والعافية تزال من انتشارها وتخصص بالطبيعة التي هي فيها ، وكان البرهان لا ينتقل من طبيعة إلى طبيعة ، فواجب أن تكون مبادىء العلوم مختلفة وغير مستعملة بعضها مكان بعض . ويظهر ذاك من الاستقرار ، فإن الوحدة وهي مبدأ العدد غير النقطة التي هي مبدأ الخط وسائر ذوات الأبعاد .

#### \_ 79 \_

### [في الفرق بين العلم والمعلوم والظن والمظنون]

ومن بعد ذلك يأخذ أرسطوطاليس في الفرق بين العلم والمعلوم والظن

<sup>(</sup>١) مبادى (ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) إن (+ ب و ج).

والمظنون ، وهو يفرّق بينهما على وجهين من الأمور ومن القياس عليها .

والفرق بين الأمور يجري على هذه الصفة : الأمور المعلومة هي كلّية وضرورية والعلم بها ضروري وصادق دائماً . والأمور المظنونة ممكنة والظن بها ليس بصادق دائماً ، بمنزلة ما يظن الإنسان أن الغيم يتبعه المطر . وهذا لا يصلح أن يسمّى علماً وإلا صارت أشياء ممكنة أن تكون بخلاف ما هي عليه غير ممكنة أن تكون ، لأن العلم لا يقع ولا يكون إلا في الأشياء الضرورية .

ومن قِبَل القياس يجري على هذا: العلم هو طريق ومسلم توقف به علم الأشياء الخفية وقوفاً متيقناً بتوسط أشياء ظاهرة ، أي ذاتية وضرورية ومناسبة . والظن هو طريق ومسلك توقف به على الأشياء الممكنة بتوسط أشياء غير ممكنة مشتهرة الصدق لا ضرورية .

ولما بين أرسطوطاليس أمر العلم والظن وفرق بينها ، وكانت هاتان من قوى النفس ، شعر بقائل يقول له في قوى النفس : ما السبب في إغضائك عن الكلام فيها . فهو<sup>(1)</sup> يقول أن الذي يحتاج إليه من قوى النفس بحسب ما نحن بسبيله هاتان القوتان . أما العلم فإن القوة التي يعلم بها الشيء بالسبب الموجب له . فأما الظن فإنه لما كان مشتبها بطريق العلم لئلا يختدع بسبيله عرفناه . فأما العلم والصناعة والفهم والحكمة فبعضها قوى تختص بالفلسفة النظرية ، وبعضها في الفلسفة الخلقية . فأما الذكاء فهو المسارعة إلى تناول الوسط وتقيده ، وربط الحدين الأكبر والأصغر أحدهما بالآخر . وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في المقالة الأولى من هذا الكتاب (٢) .

<sup>(</sup>١) فهو (- ب).

<sup>(</sup>٢) الأولى من هذا الكتاب (- ب) .

### المقالة الثانية

#### \_ \ \_

### [في استخراج الحد من المطالب]

ويأخذ في الكلام في المقالة الثانية وغرضه فيها بأسرها أن يعلّمنا على الطريق التي يسلكها ليستخرج بها الحدّ لكل واحد من الأمور التي لها حدود . ومن قبل يعدّد سائر المطالب التي يقع البحث عليها . ويقول : المطالب أربعة إثنان منها بسيطان وإثنان مركّبان . أما البسيطان فبمنزلة قولنا : هل الإنسان موجود ولم هو حيوان (١) ؛ والمركّبات فبمنزلة قولنا ما الإنسان ولم هو حيوان .

والسبب الذي من أجله عدّد المطالب في أول هذه المقالة ، هو أنه لما كانت المطالب منها مركّبة ومنها بسيطة ، وكان قد علّمنا على الطريق التي يقف بها المطالب المركّبة وهي طريقة البرهان ، أخذ أن يعلّمنا على الطريق التي يقف بها على الأشياء المركّبة المفردة وهي طريق استخراج الحد .

فابتدأ أولاً يقسم سائر المطالب لدينا أنه قد نهج لنا طريقاً يقف بتوسطها على سائرها . ومعنى قولنا مطلوب بسيط ليس هو أن تكون طبيعته بسيطة لكن أن يكون شيئاً واحداً . ومعنى قولنا مطلوب مركّب هو أن يكون المطلوب مركّباً من محمول

<sup>(</sup>١) وردت جملة : هل الشيء أعني ما الإلّه لو الإنسان موجود أنّ وما هما في (أ) بدل جملة هل الإنسان موجود ولمّ هو حيوان .

وموضوع ، فليلتمس العقل فيه هل المحمول موجود للموضوع أو غير موجود له بتوسط السبب والعلّة .

والوسط يحتاج أيضاً أن يبحث من أمره هل هو موجود وما هو ، لأنّا إن لم نقف على وجوده لم يمكن (١) أن يبيّن بتوسط وجود شيء لشيء . وإن لم يقف على جهته لم نعلم هل هو علّة أم ليس بعلّة . فمطلبنا ما هو ولم هو مفضيان إلى مطلب واحد . وذلك أن غرضهما كليهما أن ينظرا ويبحثا عن الأشياء التي أثبتت منها ذات الشيء . أما المحدّد فيقف بتوسطها على طبيعة الشيء . وأما المبرهن فيجعلها وسطاً يبيّن به وجود المحمول للموضوع بمنزلة قولنا : حي ناطق مائت الذي هو حدّ الإنسان . أما المحدّد فيقف من هذا على طبيعة الإنسان . وأما المبرهن فيبيّن به وبتوسطه أن الإنسان جسم . فيتحصّل من جميع ذلك أن المطالب المبرهن فيبيّن به وجود وجوده (١) وهذان يستعملها البرهاني في مطالبه المركّبة ، والمحدّد في المطالب البسيطة .

### - ۲ -[الحدّ غير البرهان]

ومن قبل أن يعلمنا أرسطوطاليس طريقة استخراج الحدّ يفيدنا أولاً أن طريقة استخراج الحدّ غير البرهان (٢٠) . وهو يبيّن أن الحدّ غير البرهان بعدّة بيانات .

الأول منها يجري على هذه الصفة : الحدّ يوقف منه على الأشياء التي أثبتت منها (٣) طبيعة الشيء . وهذه موجودة على طريق الإيجاب وعلى طريق الكلّي . والقياس منه سالب ومنه جزئي . فالقياس إذن والبرهان غير الحدّ ، وليس ينبغي

<sup>(</sup>۱) یکن (أ) .

<sup>(</sup>٢) وجوده (- أ) .

<sup>(</sup>٣) جملة : يفيدنا . . . البرهان (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>t) ثبت لها (ب) .

أن يظن به أنه الضرب الأول من الشكل الأول لأنه يُنتج الإيجاب الكلّي ، من قِبَل أن الشيء الذي يُعلم بالبرهان بهذا الضرب من القياس من جهة ما هو معلوم بالبرهان غير ممكن أن يُعلم بالحدّ ، وإلا صار الواحد بعينه من جهة واحدة بعينها معلوماً بالبرهان والحدّ ، فيكون معلوماً بالبرهان وليس معلوماً بالبرهان . على أنه قد يمكن أن يُعلم الشيء بالبرهان والحدّ ولكن ليس على جهة واحدة . فإنّا قد نعلم أن الإنسان جسم بالبرهان وأنه حي ناطق مائت بالحدّ .

والبيان الثاني: صورته هذه الصورة: الاستقراء يُظهر أن الحدّ غير البرهان. وذاك أنّا إذا تصفّحنا الأمور التي وقفنا على حدودها، علمنا أن طريقة الحدّ غير طريقة البرهان. وذاك أن الحدّ إنما إثباتاً عن (1) ذوات الأمور عن الأشياء التي أثبتت عنها طبائعها. فأما البرهان فإنما إثباتاً عن الأشياء الموجودة لها بتوسط هذه الأمور الذاتية.

والبيان الثالث: يجري على هذه الصفة: مبادىء البرهان التي هي المقدمات غير الذوات أوساط تتضح بالحدّ(٢) ولا تُبيَّن بالبرهان إذ كان لا وسط لها.

والبيان الرابع: صورته هذه الصورة: البرهان منه موجب ومنه سالب. والحدّ أبداً على طريق الإيجاب. وههنا يقطع أرسطوطاليس النظر في أن طريقة الحدّ غير طريقة البرهان.

### ـ ٣ \_ [في كيفية استخراج الحد]

ويبدأ تعليمنا الطريق التي بها يُستخرَج الحدّ . وأولاً يتبيّن أن الحدّ لا يستخرَج بطريقة البرهان على هذه الصفة : البرهان يتوسط الحد . فإن رام إنسان

<sup>(</sup>۱) غير (ج)

<sup>(</sup>٢) بالحدّ (+ ب و ج) .

أن يتبيّن أن الحدّ للحدود بالبرهان ، إحتاج أن يقتضب أولاً أن الحدّ موجود للمحدود فيجعله وسطاً في بيان ذلك وهذا شنيع ، بمنزلة ما يأخذ أن الحي الناطق المائت موجود للإنسان بتوسط الحي الناطق المائت . وأيضاً الحدّ الأوسط بينه وبين المحدود ، والبرهان إنما يتم بالوسط .

ومن بعد يتبيّن أنه ولا بطريقة القسمة أيضاً يُستخرَج الحدّ . ومن قبل يردّ على القائلين بأن طريقة القسمة هي طريقة أنقياس ويقول : القياس (٢) يوجهه نحو مطلوب يبيّنه توسط (٣) . فأما القسمة فهي غير متجه (٤) لمطلب من المطالب يقف العقل عليه على التخصيص (٥) والتحقيق إذ كان ما ينتج عنها ويتحصل بسببها أن يكون مقتضباً اقتضاباً . وذلك أن الأمر فيها يجري على طريقة السؤال ، وما يتحصّل فيها إنما يفرضه العقل فرضاً بمنزلة القول : أترى الإنسان حيوان أم ليس بعيوان . فإذا سلّم له أنه حيوان يكون حدًّا اقتضب هذا اقتضاباً لا بطريق القياس لكن من التسليم والإقرار . ثم يقسم الحيوان إلى المشّاء وغير المشّاء ويقتضب لكن من الإنسان مشّاء ويجمع الجملة فيحملها على الإنسان ويحكم بأنها حدّه ، فتكون على هذا الوجه مقتضبة غير مبيّنة (١) القياس . فمن هذا يتضح أن القسمة فتكون على هذا الوجه مقتضبة غير مبيّنة (١) القياس فإن منفعتها في القياس ليست بالحقير ، وذاك أنّا نأخذ ما تفرّعه القسمة من الفصول والأنواع فتجعله أوساطاً في المقايس . فهذا أقدر الانتفاع بها في القياس والحدّ . فقد تحصل بالقسمة ، المقايس . فهذا أقدر الانتفاع بها في القياس والحدّ . فقد تحصل بالقسمة ، المقايس . فهذا أقدر الانتفاع بها في القياس والحدّ . فقد تحصل بالقسمة ،

<sup>(</sup>١) هي طريقة (- ب) .

<sup>(</sup>٢) القياس (- ج).

<sup>(</sup>٣) وردت جملة (القياس... توسط) في (أ) هكذا : القياس بوجهه نحن مطلوب منه بوسط ؟

<sup>(</sup>٤) نتيجة (أ) .

<sup>(</sup>۵) التخصيص (- ب و ج) .

<sup>(</sup>٦) بينة (ب) .

<sup>(</sup>٧) بقياس (ج) .

وتجاوزنا عنها ، بمنزلة ما يعمد إلى الحيوان فيقسمه إلى ذي الرجلين وإلى ذي أربع أرجل فنكون قد أخللنا بالقسمة . أما أولاً فلإلغائنا قسمة بالمشّاء والطائر م و ترك مراعتنا قسمة المشّاء إلى ذي الرجلين وإلى ذي أرجل كثيرة . ومتى أخلّ القاسم بشيء في الوسط من جنس وفصل ، فربما يضطرب عليه تحديده بأن يكون الفصل الذي به يتمّ تحديده قد ألقاه . إلا أنه إذا استوفى القسمة بأن هذا من جنس الشيء وتقسيمه (١) بالفصول من غير أن يخلّ عن شيء في الوسط ، جرى في التحديد على الصواب .

سوى أن هذه الطريقة ليست الطريقة المثلى<sup>(٢)</sup> في استخراج الحدّ لكثرة الأغلاط التي تعتورها<sup>(٣)</sup>. وسوف يعلّمنا أرسطوطاليس طريقته الوثيقية (٤) في استخراج الحدّ<sup>(٥)</sup>.

ولما علّمنا أرسطوطاليس أن الحدّ لا يوقف عليه لا ببرهان ولا بقسمة ، أحسّ بقائل يقول له : فلعلّه يبيّن بطريق غير هذين الطريقين ، وهو أن يضع (1) رسم الحدّ في قياس يتبيّن به الحدّ ويضاف إلى ذلك مقدّمة أخرى ينتج منها حدّ الشيء ، بمنزلة ما يقال إن الحدّ هو قول وجزئيتين (٧) عن ذات الشيء ومعناه . وهذا القول الدال على هذا الشيء هو بهذه الصفة . فهذا هو حدّ لهذا . وأرسطوطاليس يبيّن أن هذه ليست طريقة مستقيمة في استخراج الحدود إذ كان يلزم منها اقتضاب المطلوب (٨) . وذلك أنك إذا أخذت في القياس أن هذا القول يدلّ على هذا الشيء هذه الدلالة ، فقد أخذت أنّه حدّ له . وكما أن رسم القياس يدلّ على هذا الشيء هذه الدلالة ، فقد أخذت أنّه حدّ له . وكما أن رسم القياس

<sup>(</sup>١١) ويقسمه (ج) .

<sup>(</sup>۲) المثلی (- ج) .

<sup>(</sup>۴) تقررها (ب)

<sup>(</sup>٤): الوثيقة (ب و ج<sup>) .</sup>

<sup>(</sup>٥) الحدّ (+ ب و ج) .

<sup>(</sup>٦) يقع (ج) .

<sup>(</sup>v) ضربين (ج) .

<sup>(^)</sup> المطلوبات (ب) .

والاستقراء لا يوجدان للقياس والاستقراء ، كذلك رسم الحد لا يوجد عند استعمال الحد . وأرسطوطاليس يقول إنه ولا بالقياس الشرطي أيضاً يمكن بيانه بمنزلة ما بين الإنسان حد ضد ما بان بقوله : إن كان حد هذا الضد كذا فحد ضده كذا . أما أولاً فيلزمه (1) في هذا اقتضاب المطلوب . وذلك أن غرضه تبين الحد على الإطلاق ، فأخذ أن حدًا موجود للمحدود (7) . وأيضاً فإنّ الأشياء التي لا ضد لها لا يمكنه تبين حدودها . والآخر أنه يحتاج إلى استعمال برهان الدور ، وهو أنه كما يبين هذا بهذا كذا يتبين هذا به . فقد ظهر أن الحد لا يمكن بيانه بطريق القسمة ولا بالاستقراء ، ولا بطريق القسمة التي كانت تدعى طريقاً قياسياً ، ولا بالقياس الشرطي ، ولا بالقياس الذي يوضع فيه رسم الحد ولا مؤمن الأشياء التي تظهر للحس . فليت شعري بأي طريقة (7) يوقف عليه . وسوف يعلمناها أرسطوطاليس .

ومن قبل يورد معارضة عارض بها ويحلّها . والمعارضة تجري على هذه الصفة : كيف يقول أرسطوطاليس أن الحدّ لا يتبيّن بالبرهان وها نحن إذا رمنا تبيّن أمر من الأمور نضطر في ذلك ويلزمنا أن يكون في ذلك الشيء موجوداً ؟ من قِبَل أن ما ليس بموجود لا يمكن تحديده بمنزلة عنزائيل ؛ فإنه ليس قولنا فيه أنه حيوان مركّب من عنز وائيل حدًا له لكنه شرح اسمه ، وذاك أن الحدود إنما تكون لذوات معيّنة . وإذا كان الأمر على هذا ، فإنه يلزمنا أن نعلم في الذات التي نحدّدها أنها موجودة ، وأن الشيء موجود إنما يتبيّن بالبرهان . فقد تبيّن الحدّ بالبرهان .

وأرسطوطاليس يفرّق بين الوقوف على حدّ<sup>(1)</sup> ذات الشيء وبين تبيين وجودها ، ويقول : لو كان يتضمن الوقوف على حدّ الشيء البيان على أنه موجود للزم<sup>(0)</sup> أن يعلم أمران مختلفان بعلم واحد معاً ، وهذا محال . ويظهر الفرق

<sup>(</sup>١) فيلزم (ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) موجداً بمحدود (ج) .

<sup>(</sup>٣) طريق (ج) .

<sup>(</sup>٤) ذات (ب و ج) . (٥) يلزم (ب) .

بينهما أيضاً من قبل العلوم البرهانية ، فإنها تقتضب اقتضاباً وتأخذه تسليماً وتقليداً . فأما أن الشيء موجوداً على التأثيرات (١) اللازمة لموضوعها فيتبيّنه بياناً . وأيضاً فإن الحدّ لا يدلّ على أن الشيء موجود أو غير موجود . وذلك أن دلالتنا إنما هي على طبيعة الشيء بمنزلة دلالة حي ناطق مائت على طبيعة الإنسان . فأما الإنسان موجود فإن البرهان يتولّى القيام به . سوى أن للإنسان أن يتشكك ويقول : إذا كان البيان على الحدّ لا يتضمن الإنسان (٢) على أن الشيء موجود للمحدود ، يلزم من هذا أن لا يكون الحدّ مبيّناً عن ذات الشيء لكن تكون دلالة الإسم وهذا شنيع .

وأما الشناعة الأولى فهي كون الحدّ لما (٣) ليس بموجود . والثاني يكون الكلام بأسره حدوداً لأن كل كلام مفهوم هوبالقوة إسم ما، أعني دعاءً أو أمراً أو نهياً (١) أو استغفاراً . سوى أن البرهان لا يقوم على الأسماء لأنها دلالة على هذه (٩) قولاً على الأقوال الشارحة أيضاً للأسماء لأنها مساوية للأسماء أيضاً بالقوة . فإن سلّم أن الحدّ يجري مجرى الإسم هو بتواطؤ ، وما يتواطؤ لا يقوم عليه برهان ، وههنا يقطع عليه برهان ، وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام فيما هو بسبيله وهو مفصح (١) ما مضى على طريق الإيجاز ، ويبيّن أن الحدّ لا يتبيّن بالبرهان ، ويستخرج من ضمن ما مضى له أن الحدّ يمكن استخراجه من البرهان ، وأنه يتبيّن بقياس مطلق أعني جدلي ، ويقول مطلب (١)

<sup>(</sup>١) التأثرات (ب).

<sup>(</sup>٢) البيان (ب و ج) .

<sup>(</sup>٣) بما (ب) .

<sup>(</sup>٤) أو نهياً (- ب و ج) .

<sup>(</sup>٥) عذا (ب و ج) .

<sup>(</sup>٦) يتفصح (ج) .

<sup>(</sup>٧) مطلبا (ج) .

«ما هو» ، و «لم هو» ، واحد بعينه . وذلك أنهما يلتمسان الأشياء التي منها أثبتت .
 ذات الشيء والأسباب التي عنها كان وجودها .

والأسباب فلا يخلو أن تكون ذاتية أو عرضية . فإن كانت ذاتية لم يكن بتوسطها أن نقوم على الحد برهان وإلا حصلت في اقتضاب المطلوب . وإن كانت عرضية أمكن أن يتبيّن بتوسطها أن الحد للمحدود ، بمنزلة قولنا الحي الناطق المائت على كل ضحاك ، والضحاك على كل إنسان ، فالحي المائت على كل إنسان ، فالحي المائت على كل إنسان على أنه حد له . وأيضاً لما كان مطلب<sup>(۱)</sup> دما هو، و «لم هو» على ما مضى في صدر هذه المقالة يتقدّمها النظر في وجود الشيء . وبيّنًا (۱) أن الشيء موجود ليس يخلو أن يكون إما بالسبب الموجب لوجوده أو بعرض لازم له . فإن كان بوسط هو عرض لم يكن استخراج الحدّ منه ، وإن كان ذاتياً أمكن ذلك من قبل أن الوسط هو حدّ الشيء ، بمنزلة قولنا : الإنسان حي ناطق مائت/ وكل حي ناطق مائت موجود/ فالإنسان موجود . فمن هذا البرهان يمكن استخراج حدّ الإنسان . فقد اتضح فأما إن كان بوسط عرضي ، بمنزلة قولنا الإنسان ماش/ وكل ماش موجود/ فالإنسان إذاً موجود ، لم يتمكّن من استخراج الحدّ عن هذا القياس . فقد اتضح على أي وجه يقوم على الحدّ قياس ، وعلى أي وجه لا ، ومن أي المقاييس على أي وجه يقوم على الحدّ قياس ، وعلى أي وجه لا ، ومن أي المقاييس يُستخرج الحدّ وهو من البرهاني ومن أي لا وهو من المنطقي .

وأرسطوطاليس يأخذ من بعد ذلك في تعليمنا عن الطريق التي بها يستخرج حدّ كل محدود . ومن قبل يرسم الحدّ ويقسّمه إلى المعاني التي ينقسم إليها ويقول : إن الحدّ هو قول مبني عن<sup>(٣)</sup> ذات الشيء ومعناه ، أعني أنه دال على الأشياء التي منها تقوّمت طبيعة كل واحد من الأمور . وهو يقال على ضروب كثيرة .

<sup>(</sup>١) مطلبا (ج) .

<sup>(</sup>٢) ونبينًا (ج) .

<sup>(</sup>٣) غير (١) .

الأول منها: القول الشارح الإسم أو الثابت عنه ، بمنزلة اعتياضنا عن اسم الجوهر بأنه لا في موضوع ، ويقال على الجوهر بأنه لا في موضوع ، ويقال على الأشياء التي منها أثبتت ذات الشيء وعلى البرهان المتغيّر في وضعه . فإن البرهان إذا غيّرت أوضاع حدوده ائتلف منه حدّ ، بمنزلة قولنا الإنسان ناطق مائت/ والناطق المائت حيوان/ فالإنسان حيوان/ . فإن هذا البرهان إذا غيّرت أوضاع حدوده بأن يبتدىء من الحيوان ويتلوه بالناطق المائت ، ائتلف لك منه حدّ الإنسان ، ويقال على نتائج البرهان . وذلك أن البرهان قد ينتج حدّ المادة بتوسط حدّ الصورة ، بمنزلة قولنا: الإنسان ناطق/ وكل ناطق جسم/ فهو نفس حساس متحرّك بالإرادة . ويقال على مبادىء العلوم التي يفرضها أصحاب الصنائع ، بمنزلة حدّ النقطة والوحدة وما جرى مجراهما . وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في هذا المعنى .

# 4 \_ [في العلل الأربع]

ولما ذكر أرسطوطاليس البرهان الذي هو سبب وجود الشيء وعلّة الصور<sup>(1)</sup> وكانت العلل أربعة وكلها يصلح أن يُجعل وسطاً في البراهين ، فهو يأخذ في تعديدها أو يزعم أنها أربعة : هيولي وصورة وفاعل وغاية .

أما الهيولى فيجعل وسطاً على هذه الصفة السبيل (٢)، بمنزلة ما يبين أن الزاوية التي في نصف الدائرة قائمة بوسط مساواتها لنصف قائمتين وهما الزاويتان اللتان فوق القاعدة . فإن الزاوية التي في نصف الدائرة مساوية لنصفي قائمتين لأنها مساوية الزاويتين اللتين فوق القاعدة . وإذا كانت مساوية لنصفي قائمتين فهي قائمة ، فالزاوية التي في نصف الدائرة قائمة والوسط كالمادة لأنه كالأجزاء التي

 <sup>(</sup>١) وعليه الصورات (أ) .

<sup>(</sup>٢) على هذا السبيل (ب و ج) .

أثبتت منها ذات الشيء ، وذلك أن نصفي القائمتين إذا كان منها قائمة صار نصف القائمتين كالأجزاء لها ، وبمنزلة ما تبيّن أن أبداننا تفسد لأنها مركّبة من أضداد .

وأما السبب الصوري ، كالحار والبارد والرطب واليابس ، فقد مضى منذ أول الكتاب إلى الآن مما في إعادة ذكر فائدة .

وأما السبب الفاعلي<sup>(۱)</sup> ، فبمنزلة ما تعطى العلّة التي من أجلها صار العالم أخسّ الأشياء كلها ، فنقول : لأن الله تعالى صنعه وخلقه ، ولما صار الكون سرمداً من قِبَل أن حركة السماء سرمدية .

وأما السبب الغائي<sup>(۲)</sup> فبمنزلة قولنا: لمّا يمشي زيد بعد العشا فيجب لكيما يصح . ولم الثبت موجود ، فنقول: لكيما يحفظ الأثاث . ولمّ أحدث الله العالم فيقال: لأنه جوّاد . وقد تبيّن المطلوب الواحد بسببين بمنزلة الضوء في المصباح . وذلك أنه قد تبيّن هذا المطلوب بعلّة هيولانية وقد تبيّن بعلة غائية . أما الهيولانية فللطافة أجزائه ونفوذها في مسافة الدقاق . وأما الغائية فلكيما لا يتغيّر ، وتبيّن أن السماء حركتها دورية لأن جرمها لا خفيف ولا ثقيل بالله جلّ اسمه (۳) . وتبيّن أن أسنان المقدم يقطع من قِبَل أن عادتها دقيقة ولأن الطبيعة قبلتها ليقطع . وتبيّن أن صواب الرعد إما من قِبَل المادة فلأجل انطفاء النار في السحاب ، ومن قِبَل الغاية فلتهديد أهل الجحيم .

ولما كان أرسطوطاليس يسمي الهيولى من الاضطرار لأنها تتبع الصورة من الاضطرار ، فهو يقسم الضروري إلى الذي بالطبع وبحسب صورة الشيء أو الذي (٤) بالقسر (٥) . والهيولى هي بالطبع لأنها تتبع الصورة على أن فيها تهيؤ

 <sup>(</sup>١) جملة : فبمنزلة العلة التي من أجلها حاربت الإثنينية الذين حاربوهم. . . (+ ب) ؛ جملة غامضة المعالم في (ج) .

<sup>(</sup>۲) الفاعلي - مكررة - (ب) .

<sup>(</sup>٣) فتدخل اسمه (ب) .

<sup>(</sup>٤) وإلى الذي (ب و ج) .

<sup>(</sup>٥) تابعه (ب) .

لقبولها أو محبة لمقاومتها (١) ومطيعة بها عورتها . والمطالب الصناعية صورة أوساطها كصورة أوسط المطالب الطبيعية ،  $|\vec{V}^{(7)}|$  ويمكن أن يكون للمطلوب والواحد فيها وسطان . فأما الأشياء التي تحدث بالاتفاق والبحث فلا برهان عليها ولا قياس . والطبيعة والصناعة كلاهما يبتدئان ويقصدان غاية . فأما البخت والاتفاق فيكونان بغير قصد، بمنزلة وجود الكبر والصديق . وعلة الأشياء الكائنة في الزمان الماضي والتي هي موجودة والتي تستأنف مناسبة لها في أنها موجودة مثلها في الزمان ، بمنزلة علّة الكسوف الماضي والكسوف الموجود والكسوف .

والعلَّة والمعلول على ضربين : وذاك أن العلَّة والمعلول إما أن ينعكس بعضها على بعض أو لا ينعكس ، لكن متى كان الأخير كان الأول وليس متى كان الأول كان الأخير .

والقسم الثاني متعلّق بالأمور الكائنة الطبيعية والصناعية . وذاك أنه متى كان زيد لم يلزم وجود زيد من الاضطرار . ومتى كان الأجر لم يلزم وجود البيت ، ومتى كان البيت لزم الأجر من الاضطرار . هذا هكذا سوى ذلك متعلّقاً بالزمان الحاضر أو الماضى أو المستأنف<sup>(٣)</sup> .

وفي هذا الموضع شك صفته هذه الصفة : إن لم يكن وجود الأول يتبعه وجود الأخير لا محالة ، فما العلّة في اتصال الكون ؟ فيقول : إن اتصال الكون إنما صار من قِبَل اتصال الزمان ، وإلا فالشيء الكائن ينقضي عند الفراغ من كونه ، وكأن النقطة التي ينتهي عندها تجري مجرى نهاية الخط . فأما العلّة والمعلول المنعكس بعضها على بعض فإنهما تكونان في الأمور التي تجري دوراً .

<sup>(</sup>١) لمفارقتها (ب و ج) .

<sup>(</sup>٢) إلا (-بوج).

<sup>(</sup>۴) المستقبل (ب و ج) .

وذاك أنه متى كان الغيم موجوداً يتبعه وجود الندى ، ومتى كان الندى موجوداً كان الغيم موجوداً ، ومتى كان الغيم موجوداً كان الخريف موجوداً ، ومتى كان الخريف موجوداً كان الصيف قد تقدّم .

وبالجملة فالأمور السرمدية متى كان الأول منها موجوداً كان الثاني موجوداً ، ومتى كان الثاني كان الأول . فأما الأشياء الكائنة فليست بهذه الصفة ؛ وذلك أن الثاني متى كان موجوداً فإن الأول يلزمه أن يكون ، وأما متى كان الأول موجوداً فليس يلزم من وجوده وجود الثاني . ومن الآن يبتدىء أرسطوطاليس ويعلمنا الوجه الذي به يفيد حد كل محدود . ولما كان الحد إما أن يكون لنوع أخس أو لجنس متوسط، أو كان الجنس العالي لا حد لهما ، فهو يبتدىء أولاً بتعليمنا كيف يستخرج حد نوع من الأنواع .

من قبل ذلك ينبغي لنا أن نعدّد الشروط التي بها يتم تصيّد الحدّ فنقول : إن هذه الشروط وهي خمسة :

الأول منها أن يكون كل جزء من أجزاء الحدّ أعمّ من المحدود .

**والثاني أ**ن تكون جملتها مساوية له <sup>(۲)</sup>.

والثالث أن تكون محمولة عليه من طريق ما هو .

والرابع أن تكون ضرورية وكلّية ومعنى هذا أن تكون أولاً للموضوع .

والخامس أن تكون تحت جنسه لا خارجاً عنه .

وحدّ نوع الأنواع على هذا الوجه ، وذاك بأن ينظر في سائر المحمولات التي تُحمل على أشخاصه ويستوفي فيها الشروط المتقدّمة ، فأوجد فيها . وتلك

<sup>(</sup>١) جملة : ومتى . . . موجوداً (- ج) .

<sup>(</sup>٢) متساوية (أ) .

الشروط توافقه ، حصل وأحمل وحمله هي الحدّ<sup>(١)</sup> ، بمنزلة الثلاثة فإن هذه يلزمها الأولى على ضربه وهو أنه ليس مركباً من الأعداد ولا بعده عدداً والعدد والفرد . فالعدد يجري مجرى الجنس وهو للثلاثة وغيرها . والفرد يشارك فيه الثلاثية والخماسية مثلاً سوى أنها تنفصل به من الثانية . والأول على ضربه وإن كانت تشارك به الثانية فإنها تنفصل به من باقي العدد . وجملة هذه مساوية للثلاثية ، وذاك أنه إن لم يكن لهذا حدّ للثلاثية فليكن جنساً إنه ليس لشيء سواها ، فهو إذن حدّ لها .

### ۔ ٥ \_ [في استخراج حدود الأجناس المتوسطة]

فأما استخراج حدود الأجناس المتوسطة فيجري على هذا الوجه . وذلك بأن نقسمها أولاً إلى أنواعها . ونتناول الأشياء التي تشترك فيها أنواعها مع الجنس الذي هو فيه ، فحملها يكون حدًّا للجنس المتوسط إن كانت مساوية له ، بمنزلة ما يقسم الحيوان إلى الناطق وغير الناطق ؛ وبحدّهما جميعاً يشتركان في أنهما جسم ذو نفس حساس يتحرك بالإرادة ، فيضيف إلى ذلك الجوهر . ومن الجملة يقوم حدّ الجنس المتوسط .

### ـ ٦ \_ [في استخراج الحدّ عن طريق القسمة]

ومن بعد يأخذ أرسطوطاليس في تفصيل طريقته في استخراج الحدّ على طريقة فلاطن . وطريقته هي طريقة التركيب وطريقة فلاطن هي طريقة القسمة (٢) ، ولا يفيدنا طريق استخراج الحدّ من القسمة . ويقول : إن الحدّ يتم استخراجه من

<sup>(</sup>١) حدّ (ج) .

<sup>(</sup>۲) جملة : وطريقته . . . القسمة (- س) .

القسمة بأن يعيد الإنسان إلى جنس الشيء المحدود فيقتضبه ثم يقسمه بفصلين جوهرين ، من ثم يقتضب أحدهما وهو الموجود للمحدود ويضيفه إلى الجنس ويحصل من الجميع جنساً قريباً . ويفعل ثانياً هكذا حتى ينتهي في القسمة إلى فصل الشيء الخاص به ، فيصنفه إلى الجنس القريب ويجتمع من الجميع حدّ المحدود . ونقض هذه الطريقة من قِبَل أن الحدّ لزم أن يقتضب فيها اقتضاباً . ومما ينبغي أن يُحذر في هذه الطريقة أن يقدّم الأخص من الفصول على الأعم ، كتقديم الناطق على الحيوان ، فإنه إن قدّم اضطرب الحدّ وسقط منه ما من يكون تمامه .

وههنا يثير (1) أرسطوطاليس شكاً على الحدّ ويحلّه . والشك بهذه الصفة : الحدّ مؤلّفٌ من جنس وفصل ، والمحدود بفصله يتقرر (7) من جميع الموجودات . وإنما يُعلم أن هذا فصل له خاص به قد قرّه من جميع الموجودات إذا تصفّحت الموجودات وعلمت فصولها كلها . والعلم بفصول كل واحد من الأشياء يمكن علمه دون العلم بكل واحد من الأشياء . فإذا علمت فصول الأشياء كلها ولم يكن هذا الفصل بواحد منها وعلم أنه فضل له . وأرسطوطاليس يقول : ليس ذلك من الاضطرار ، ذاك أن الذي يروم علم فصل أمر من الأمور مقوم له لا يلزمه العلم بفصول سائر الأمور وبخاصة العرضية ، لأن تلك لا تُحدِث أخر ولا تختلف فيه الأمور في نفس الجوهر ، وكلامه في الفصول التي تقوم وتُحدِث جوهراً آخر ؟ ولا يلزمه أيضاً علم فصول أشخاص النوع إذ كانت لا تختلف في نوعها . وإذا كان الأمر على هذا بطل القول بأن من أراد أن يعلم فصل أمر واحد من الاضطرار يحتاج أن يعلم سائر الفصول ، وهذه موجبة كلية . وإذا كانت كاذبة فنقيضها يحتاج أن يعلم سائر الفصول ، وهذه موجبة كلية . وإذا كانت كاذبة فنقيضها يحتاج أن يعلم سائر الفصول ، وهذه موجبة كلية . وإذا كانت كاذبة فنقيضها صادقة ، وهو أنه ليس من الاضطرار أن تُعلم سائر الفصول .

ومن بعد هذا يعرّفنا على أي وجه يعرف فصل أمر ولا يحتاج إلى علم سائر

<sup>(</sup>١) ينشر (ب و ج) .

<sup>(</sup>۲) يُغرز (ب) .

فصول الأمور. فهو يقول: أما (١) إذا قصدنا إلى تعلّم (٢) فصل الإنسان المقوم له والقاسم بجنسه ، فينبغي أن يقسم الحيوان على طريق التقابل في أحد الفصلين بعد أن يُعلم فيه ضرورة ويؤلّف من الجنس والفصل الذي حصّلناه فيه . ويستغني بعد ذلك أن ينظر (٦) في الفصل المقابل ويكفينا أن نعلم أنه ليس هو فيه ، بمنزلة ما يتحصّله في الناطق وفي المائت من الاضطرار ، ويجمع حدّه وهو أنه حي ناطق مائت ويكون هذا مساوياً له . ويُستغنى عن أن يُنظر في تلك المقالة وفي فصولها إذ كنا قد ظفرنا بالشيء ويحدّه ، والشروط التي ينبغي أن تُراعى عند استخراج الحدّ من القسمة :

أحدها : أن تكون الأشياء المأخوذة من القسمة محمولة على المحدود من طريق ما هو .

والثاني: أن تكون الفصول مرتبة على واجباتها الأعم أو الأتم الأخص. والثالث: أن يكون حدّ ما يوجد مساوية للمحدود.

ومن بعد هذا الحدّ ، يحذّرنا أرسطوطاليس من كون ما يقصد إلى تحديده إسماً مشتركاً ويقول : إن الحدّ ينبغي أن يكون لذات معيّنة وطبيعة واحدة . وسبب تنبهه هو أنه لما كان الحدّ إنما يكون إسماً مشتركاً ويظن أنه يدلّ على طبيعة واحدة ، وهو يدل على طبائع كثيرة ما بيّنتها هذه القسمة . وهو يفيدنا القانون في اعتبار ذلك ويقول : ينبغي أن يقصد إلى أشخاص تلك الطبيعة قطعة قطعة ، فإن وجدنا ذلك المعنى واحداً فيها علمنا فيها أنها طبيعة واحدة . وإن لم يكن الأمر على هذا علمنا أنه اسم مشترك فكففنا عن تحديده ، إذ كان الحدّ إنما يكون لذات معيّنة لا لإسم . والحدّ يكون لطبيعة كلّية لا لشخصية إذ كان الشخص لا يقدّم عليه برهان على ما تقدّم .

وأرسطوطاليس بعد هذا يفيدنا للقسمة منفعة أخرى والتحليل أيضاً ويقول :

<sup>(</sup>١) إنّا (ب) .

<sup>(</sup>٢) العلم (أ) . (٣) عن أن ينظر (أ) .

إنهما نافعان في الإجابة عند السؤال بلمَ . وذلك أن الإنسان إذا كان خبيراً بطريق القسمة والتحليل، حلَّل الموضوع وقسَّم المحمول فوجد الشيء الذي وهو وسط ، وعليه فأجاب عند السؤال بلمَ . وذلك أنه إذا سئل لمَ الإنسان حسّاس ، قسّم الحسّاس إلى الحيوان وجعل الحيوان وسطاً فأجاب فيه بلمَ . وإذا سئل لمَ الإنسان مائت ، حلَّل الإنسان إلى الاسطقسات الأربعة وقال لأنه مركَّب من أضداد . وبمنزلة القول لمَ صار الديك منفرج الجناح ، فيقال في جواب ذلك لأنه طائر . ولمّ الشوط لازم لها فيقال لأنها سمكة . فإذا كنا خبيرين بطريقي القسمة والتحليل ، توصَّلنا بهما إلى الاقتدار على الإجابة بلمَ ولو فيه العلة أبداً . والبراهين تكون واحدة بأعيانها متى كان الوسط فيها واحداً : إما في الجنس ، وإما في النوع ، وإما في النسبة . أما في الجنس فبمنزلة الانعكاس الذي يكون سبباً في حدوث الصدا أو في حدوث القوس ، فإن الأول يحدث بانعكاس الهواء والثاني بانعكاس البصر . وأما في النوع فبمنزلة انتقال الهواء كما يرى فلاطن ، فإنه يجعل انتقال الهوا علَّة في جذب المغناطيس والكهرباء . والعلَّة والمعلول ينعكس بعضها على بعض بمنزلة قيام الأرض في الوسط في كسوف القمر . وكسوف القمر على قيام الأرض في الوسط ، وكل واحد منهما يتبيّن من كل واحد منهما . سوى أن البرهان هو الذي يكون الوسط فيه العلّة . فأما الذي الوسط فيه المعلول فهو قياس لا برهان . والبرهان لا يمكن أن يكون فيه أكثر من وسط واحد، لأن الوسط فيه علَّة وعلة الشيء واحدة .

وههنا يقطع أرسطوطاليس الكلام في القياس والبرهان ويشرع في تعليمنا عن مبادىء البرهان وهي المقدمات غير ذوات الأوساط. وكيف يحصّلها العقل، وأي القوة يستنبطها وهل القوة المستنبطة لها هي في الإنسان منذ أول مرة أم يحدث فيه بعد وجوده. فيقول: إن هذه المقدمات ليست حاصلة منذ أول وهلة، فإن العقل الإنساني ليس فيه صورة منذ أول أمره بل يحدث فيه عند الترعرع، فإن العقل الإنساني يحصل له عند الترعرع وزوال الكُدورات قوة كقوة الإيثار يحصل ما يحصل ويعقل ما يعقل. والحس فقد يشرك فيه الإنسان

باقي الحيوانات . والحيوان الذي يحسّ منه ما يثبت في تحليله ما يدركه الحسّ ومنه ما لا يثبت فيه . والعقل لا يوجد لسوى الإنسان حسب ، وفعله تحصيل الصور العامية . وتحصيلها من الأمور الطبيعية وانطباعها بها ، وهذا يتأتى له على هذه السبيل إذا أدرك الحسّ الشخصيات أوصلها إلى العقل وكرّرها عليه ، وإذا تكرّرت عليه حلّلها وحصّل منها الصور العامية وفعل فيها فعله وهو أن يحصل لها معنى العموم . ومن هذه تؤلّف المقدّمات الأول .

فمن هذا يتبيّن أن مبادىء البرهان لا تتبيّن بالبرهان ، وأن المستنبط لها هو العقل ، وأنها ليست منذ أول وهلة لكنها تحصل عند الترعرع وزوال الكدورات . وبفراغنا من ذلك نكون قد أتينا على مطلبنا وفرغنا مما كنا وعدنا به .

تمت الكتاب المعروف بالبرهان<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) جملة ناقصة (ب) ؛ أضيف في (ب) : وكتبه بيمناه... المعلم مرتضى الشريف المدعو وفرانسك (؟) حين إقامته في عاصمة القسطنطينية بغية إكمال التحصيل والله الموفق. وهو أدى السبيل في التاسع من ربيع المولود عام ألف وثلاثمائة وتسع وعشرين من الهجرة... (+ كلام بالفارسية) أضيف في (ج) : تمت الكتب المنطقية والحمد لله رب العالمين .

## الفهارس العامة

فهرس المصطلحات فهرس الموضوعات \_\_\_\_\_

### فهرس المصطلحات

#### \_1\_

. 170 : \_ الاختلاط . YV7 : \_ الإرادة \_ الاستثناء . 141 /174 /178 /179 : \_ الاستحالة . YA : . 1.0 : ـ استخراج المقدمات \_ الاستقامة . **۲۲9 /۲۲**A : \_ الاستقراء /Y17 /19V /197 /1A7 /110 /10V /7T : . ۲۷۳ /۲۷۰ \_ الاستنباط . 47 : ـ الاسطقسات الأربع . YAT /Y77 /1·F : \_ الاسكس . 4A : ـ الاسم ـ الاسم غير المحصل . TT : . TY /T1 : ـ الاسم المحصل ـ الاسم المحقق . TT : ـ الاسم المطلق . TT :

```
ـ الاسم الموضوع المستقيم : ٣٢ .
                                   . 27
                                                         ـ الاسوار
                                                      ـ الاشتر اكات
                                  . 77 :
                                                         - الأشكال
                                  . 177 :
                                                     ـ أشكال القياس
                                  . 174 :
                                                         - الأصل
                      . 787 /781 /777 :
                                                         _ الاضافة
                                   . WA :
                                                         - الأضداد
                             . 14. /81 :
          . 178 /YOA /YTO /YTE /1V7 :
                                                        _ الاعراض
                                  . 117 :
                                                   - الاعراض بالفعل
                                                        _ الافتراض
                                  . 118 :
/\rq /\r\ /\r\ /\r\ /\\r\ :
                                                         _ الاقتران
                . 147 /178 /100 /108
     . 1AY /10V /1T9 /1TA /1TE /1Y+ :
                                                   ـ الاقتران القياسى
                                  . 17. :
                                                ـ الاقتران غير القياسي
                      . 18A /1TO /177 :
                                                       _ الاقترانات
1170 /174 /17. /141 /149 /11. /1.4 :
                                                 - الاقترانات القياسية
                            . 187 /138
                                             ـ الاقترانات غير القياسية
          . 18· /\TX /\TT /\T· /\·9 :
                                                  - الاقترانات الكلية
                                  . 180 :
                                                          _ الألفاظ
                                   . Y9 :
                                                   ـ الألفاظ البسيطة
                             . 1.7 / 77 :
                                                           _ الأمر
                             . 1.9 / 77 :
                                                         - الإمساك
                                  . 1.7 :
                            . YYY /YYA :
                                                         ـ الإنحناء
                                  . 189 :
                                                            - الإنية
```

الإيجاب . 779 /777 /YO. /IAV /IE. /ITA /ITA /ITA /I.9 : الإيجاب الكلى . 779 /77. /701 **-** ب -. YVV /YE1 : البارد . 27 : بارميناس /1.1 /1.. /99 /94 /40 /74 /77 /70 : الرهان. /170 /172 /177 /171 377\ 077\ /YEY /YE1 /YE. /YT9 /YTX /YTV /YT7 737\ F37\ V37\ A37\ P37\ .07\ 107\ . YAE /YAT /YVI /YVE /YVT . برهان الخلف . 197 /191 /190 . 144 /147 : ـ برهان الدور . YOY : ـ البسيط . YTA /09 : ـ السبطة

ـ التحليل : ٢٨٣ .

ـ التحليلات : ١٠٠ .

\_التضاد : ۷۸/۷۰/ ۸۷.

- تقابل المقدمات : ٤٧ ·

\_ التلازم : ۷۳ .

ـ التناقض : ۲۱ / ۶۷ / ۸۸ / ۱۵/ ۲۶ .

\_ التواطئ : ۲۹ /۳۰ /۳۳ . ۳٤ .

- ج -

\_الجدل : ۹۹/ ۱۱۶/ ۱۶۶/ ۲۶۰/ ۲۷۶ .

ـ الجزئيات : ٦١

\_ الجزئية : ۲۸/ ۱۵/ ۰۰/ ۰۰/ ۱۰۰/ ۰۰/ ۱۰۰/ ۰۰/ ۱۰۰/

. 179 /117 /1•٧

ـ الجزم : ١٦٦ .

\_ الجنس : ۲۰/ ۲۲/ ۳۴/ ۳۴/ ۲۱۵ (۲۷۹ /۲۸۰ ۲۸۰ /۲۸۰ /۲۸۰

. ۲۸۳ /۲۸۲ /۲۸۱

\_ الجهة : ۲۲/ ۲۸/ ۲۹/ ۲۷/ ۲۹/ ۲۷/ ۱۶۸ .

\_الجوهر : ٧٩/ ١٣٣/ ١٣٤/ ١٦٩/ ١٦٩/ ١٧١/ ٢٧١/ ١٧١/ ١٧١/

7A1\ 707\ 707\ 307\ 007\ .

- ح -

ـ الحار : ۲۷۷ /۲٤۱ .

\_الحد : ١٠٠/ ١٠٠/ ١١١/ ١٤٧/ ١٠١/ ١٠١/ ١٠١/ ١٠٠/ ١٠٠/ الحد

/YYV /YYT /YYY /YYA /\\\-\\\\\

. ۲۸۲ /۲۸۱

\_الحد الأعظم : ١٧٤ .

\_الحد الأوسط : ١٠٠/ ١٠٠/ ١٢٤/ ١٢٧/ ١٢١/ ١٧١/ ١٧١/ ١٧١/

/197 /198 /1V9 /1VA /1V0 /1VE /1VY

. 707 /770 /778

ـ حد المقدمة : ١٠٦ .

\_الحدود : ۹۱/ ۱۳۵/ ۱۳۵/ ۱۳۵/ ۱۳۸/ ۱۹۹/ ۱۹۰/

031/ 431/ 271/ 441/ 241/ 377 .

- حدود القياس : ١٩٥ .

- حدود المقدمات : ١٩٥ .

- حرف السلب : ۲۲/ ۱۳ .

\_الحس : ٢١٦/ ٢١٧/ ٢٥٦/ ٢٨٤ .

\_ الحكم : ۸۱/ ۷۹ .

ـ الحكمة : ٣٤٢/ 33٢ .

– خ –

ـ الخارجة : ٣٢ .

ـ الخاص : ۷۲ / ۷۲ .

ـ الخصوص : ١٨٣ .

\_ الخطابة : ٧٤ .

- الخط المحسوس : YEY .

ـ الخلاف : ١٤٨ .

\_الخلف : ۲۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲

. YT+ /YY0 /YIA /IVE /ITT

ـ الخواص : ١٧٥ .

\_ 2 \_

ـ الداعي : ١٠٩ .

ـ الدلالة : ۲۸ .

\_ i \_

\_ الذات : ۲۲/ ۲۲ .

ـ ذات سور : ٦٨ .

\_ ذوات الأسوار : ٦٢/ ٦٢ .

ـ ذوات الجهة : ٧١ /٧٠ N .

**–** ر –

\_الرباط: ٣٢.

ـ الرسم : ١٨٩.

ـ الرطب : ۲۷۷ .

**–** ز **–** 

ـ الزوج : ٢٢٩ .

**\_** \_ \_ \_

\_السائل : ۲۸/ ۱۰۹ .

\_ السالب : ۲۱ / ۲۲۳ .

\_ السالبة البسيطة : ٥٩ . ٦١ .

\_السالبة الجزئية : ٦١/ ١١٧/ ١١١/ ١١١/ ١٢٢/ ١٢٢/

771\ 371\ V71\ A71\ P71\ 131\ 731\ 031\ 531\ V31\ \01\ \171\ 071\ 7A1\

. ۱۸۷

ـ السالبة الجزئية الوجودية : ١٤٥ / ١٤٥ .

ـ السالبة الضرورية : ١١٨ / ١١٧ .

\_ السالبة الكلية : ٢١/ ١٠٥/ ١١٤/ ١١٥/ ٢١١/ ١١٨/ ١١٨/

351\ TY1\ AP1 .

ـ السالبة الكلية الوجودية : ١٤٥ /١٤٤ .

السالبة المعدولة : ٥٩/ ٦٠/ ٦١.

السالبة الوجودية : ١١٧ .

\_السلب : ٣٣/ ٢٤/ ٢٥/ ٢٧/ ٣٩/ ٢٩/ ٢٩/ ١٧١

71\ 171\ 777\ 737\ 107\ -77\ 777.

ـ السلب الكلى : ١٨٧ /١٤٠ /١١٩ .

ـ السماء : ١٨٢ :

\_ السور : ۸۳/ ۳۹/ ۵۰/ ۱۵/ ۵۶/ ۷۵/ ۷۵/ ۲۲/ <sub>- السور</sub>

. V1 /79 /7A

ـ السور الجزئي : ۲۹/ ۶۱/ ۷۷/ ۲۷ .

ـ السور الكل*ى* : ٣٩/ ٤١/ ٥٥/ ٦٧ .

\_ ش \_

ـ الشخصيات : ٣٤/ ٨٤/ ٢٦ .

- الشخصية : ٤٤/ ٥١/ ٥٥/ ٨٥/ ٢٦١ ٢٦١ · ٢٦١

ـ الشرط : ١٦٦ .

ـ الشك : ٥١ :

ـ الشكل : ١٠٠

**- oo -**

\_الصدق : ٢٥/ ٢٦/ ٢٩/ ٣٥/ ٢٢/ ٤٤/ ٤٤/ ٤٤/ ٤٤/ ٨٤/

/12 /1· /oo /o2 /o7 /o1 /o· /24

. 144 /184 /184 /77 /70

ـ الصناعة : ٢٧٨ /٢٤٠ /١٠٠ /٩٩ /٩٨ . ٢٧٨ /٢٤٠ .

ـ الصناعة البرهانية : ١٠٦ .

- صناعة المنطق
 - عناعة المنطق

ـ الصناعة المنطقية : ١٠٢ /٢٥ :

\_الصورة : ۲۸/ ۲۹/ ۲۰/ ۲۷۷/ ۲۲۵/ ۲۳۵/ ۲۳۵/

. YYY /YY7

ـ صورة القياس : ١٠٥/ ١١٩/ ١٢٩/ ١٤٨/ ١٤٩/ ١٦٦/ ١٢١/ ١٢٩

. 14. /177 /171

**– ض –** 

ـ الضد : ۲۷/ ۷۷ .

ـ الضروري : ١٠٠/ ٤٥/ ٣٦/ ٥٤/ ٥٩/ ٦٩/ ٢٧/ ٢٧**/** 

. 170 /17. /109 /100 /117

ـ الضرورية : ٤١/ ١٧٠ .

\_ 4 \_

\_ الطبع : ۲۹/ ۳۰/ ۳۶ .

\_ ظ \_

ـ الظن : ٢٦٦ .

- 2 -

ــ العادمة للسور : ٦٨ .

ـ العالم : ١٨٢ :

\_ العام : ۷۲ /۷۲ :

ـ العبارة : ١٨٥ /١٨٤ /١٨١ /١٨٩ .

\_العدد : ۲۸۰ /۲۳۹ . ۲۸۰ .

ـ العدم : ٥٢ :

\_العرض : ٣٦/ ٣٦/ ١٨٨/ ١٣٥/ ٢٤٧ .

\_المقل : ٦٦/ ٢١٦/ ١٧١/ ١٧١/ ٢١٢/ ٢١٢/ ٢١٢/ ١٧٤/

/YOY /YOY /YEY /YYY /YYY /YY9

3 8 7

ـ عكس الممكن الخاص : ١٤٨ .

ـ عكس الممكن المطلق : ١٤٨ .

- الملامة : ١٩٨ / ١٩٨ ·

\_ العلة : ١٩١٩/ ٢٢١/ ٢٣٤/ ٢٣١٩ ١٦٢/ ٢٢١/ ٢٢١

PFY\ AVY\ 7AY .

ـ العلم الأعلى : ٢٤٩ / ٢٤٩ .

ـ العلم الإلّهي : ٢٤٩ .

ـ العلم البرهاني : ٦٠١/ ٢٥٠/ ٢٥١ . · .

\_العلم المتعارف : ٢٤١ .

ـ العلوم البرهانية : ١٢٧ .

- Ilanga : 177 / 178 .

\_ العناد : ۲۷ /۷۷ /۷۷ .

- غ -

\_ الغاية : ۲۷٦ / ۲۷۲ .

ـ الغرض : ۲۰/ ۲۰/ ۹۳/ ۲۱۰ .

ـ غير المحصل : ٣١/ ١٠/ ٥٥/ ٥٦/ ٨٥/ ٦١/ ٦٢/ ٦٨ .

- غير المحصلة : ٣٣ . ٦٤ . ٣٣ .

\_ ن\_

\_ الفاعل : ۲۲۲/ ۲۷۲ .

ـ الفرد : ۲۸۰ /۲۲۹ .

\_الفصل : ۲۱۰

\_الفعل : ۲۲/ ۲۸/ ۵۰/ ۲۵/ ۲۱/ ۲۹/ ۱۹۲/ ۱۹۲/ ۱۹۲/

. 111

ـ الفلسفة : ۱۰۳/۱۰۲ :

ـ الفلسفة العملية : ١٠٣ .

. 171 : ـ قانون الازدواج

. YAY /YAY : ـ القسمة

ـ القوة . 197 /97 /VE /79 /77 /70 /TA :

> ـ قوة الحس . 777 /YOO :

ـ قوة العقل . YOO :

ـ القول . 117 / 47 / 47 / 47 / 47 :

> ـ القول الجازم . 70 / 77 / 70 :

> > ـ القول الحالف . YV :

> > > ـ القول الشرطى . YV :

\_ القول المتشكك . YV :

ـ القول المتعجب . YV :

. 40 /48 : ـ القول المطلق

> ـ القول الواضع . YV :

> > \_ القياس

. 07\ AY\ 33\ F3\ P3\ TP\ 3P\ 0P\ FP\ /117 /111 /11. /1.9 /1.4 /1.0 /94

/10T /189 /1TV /1TX /1TE /1T+ /118

/174 /174 /174 /174 /177 /170 /\\\\ /\\\\ /\\\\ /\\\\ /\\\\ /\\\\\ /\\\\\

/198 /197 /191 /191 /1AV /1AT

/YTT /YYV /YY - /Y19 /Y17 /19V /197

. 770 /771 /774 /770

- قياس الإضمار . ۱۸٦ :

. 174 : ـ القياس البسيط

. 177 : ـ القياس الجزمي

ـ القياس الحملي . 90 :

. YVY /48 : ـ القياس الشرطي

\_ القياس غير الكامل . 111 /1.7 /1.0 :

. 199 /147 : ـ قياس الفراسة

. 111 /1.7 /1.0 : \_ القياس الكامل

> ـ القياس المستقيم . 174 :

ـ القياس المطلق . 710 /119 /11X /11Y /1·7 /9° /:

> ـ القياس الوجودي . 127 :

## \_ 4 \_

/o· /89 /8x /87 /TV /TO /T9 /T7 /TO : ـ الكذب

/V7 /V0 /78 /7. /00 /08 /07 /07 /01

. 191 /184 /18 /٧٧

ـ الكسوف الماضي . YVA :

\_ الكسوف المستأنف . YVA :

ـ الكسوف الموجود . YVA :

. 119 /79 /78 /87 /89 : \_ الكلام

> ـ الكلمة . TE /TY /T. :

۔ الكلّي 

. YV7 /779

. 73\ A3\ 00\ IT\ 771\ A71 . ـ الكليات

/00 /01 /0· /E9 /EA /EE /EY /T9 /TA : ـ الكلية

. YY7 /Y1V /177 /1Y8 /1·V /1·0 /97

. V9 / E9 : ـ الكم

ـ الكنف . 127 /89 :

# \_ J \_

ـ اللازم : ٧٩ .

ــ اللزوم : ٧٢ .

ـ اللمس : ١٠٣ .

- 1 -

\_ المادة : ٢٧٥ / ١١٥ / ١٤٢ / ٢٧٦ .

ـ المادة الضرورية : ١٥/ ٥٦/ ٥٨/ ٧٤/ ١٤٢ .

\_ المادة الممتنعة : ١٣٩ /٧٤ .

\_ المادة الممكنة : ١٥/ ٥٢/ ٥٥/ ١٦/ ٦٣/ ٧٤/ ١٦٨/ ١٦٨/

. 189 /184 /179

ـ المادة الوجودية : ١٢٩ .

\_ الماهية : ٦٥ .

ـ المتضرع : ٢٦ .

ـ المتناقضات : ٥٢ .

\_ المثال : ١١٠/ ١٨٢/ ١٨٦/ ٢١٦ .

ـ المحتمل : VY .

ـ المحرك : ٢١٢ .

\_ المحصل : ۲۱/ ۶۰ ٤٤ / ۲۲/ ۲۲ .

\_ المحصلة : ٣٣ / ٥٦ /٦٤ / ١٩٩ .

\_المحمول : ٦٦/ ٣٣/ ٣٥/ ٣٦/ ٣٨/ ٣٨/ ٢٩/ ٤٣/ <del>٤٠</del>

/17 /18 /17 /0A /07 /0· /8V /80 /88
/1·V /VA /V7 /V0 /V· /19 /7A /7V
/11A /117 /117 /111 /11· /1·A
/190 /191 /1V7 /1V7 /1YV /1Y1

/TT9 /TTV /TT3 /TT+ /TTV /TT3 /19A

```
/37\ 737\ 037\ 707\ V07\ . FT\ PFY\
                          . YAT /YY7
                                                  ـ المحمولات
           . XT\ /YY4 /YYX /\·· /\X :
                                            ـ المحمولات العرضية
                                . 77 :
                                            _ المحمولات المفردة
                                 . 77 :
                                                   ـ المخفوض
                                . TT :
                                                     ـ المركب
                               . YOY :
                                                     ـ المساواة
                               . 177 :
                                                     ـ المستقيم
                                 . "" :
                                                ـ المشبهة القياسية
                               . 181 :
                                                    ـ المشتركة
                                 . TY :
                                                    ـ المصادرة
                     . 727 /721 /777 :
                                                     ـ المعاندة
                                 . Vo :
                             . VY /09 :
                                                     ـ المعدولة
                                . Y&Y :
                                               ـ المعقول المجرد
                                                      ـ المقابلة
                               . 177 :
                                             - المقاييس الضرورية
                                . 187 :
                                                - المقايس الكلية
                                . 187 :
                                . 187 :
                                             ـ المقاييس الوجودية
                                                    ـ المقدمات
/ov /29 /27 /28 /21 /2· /79 /78 /70 :
/11. /1.7 /1.. /٧٣ /٧١ /٧٠ /٦٧ /٦٢
/170 /178 /171 /170 /179 /177 /170
/190 /197 /144 /147 /140 /147 /144
```

/YY0 /YYE /YYY /YY1 /YY1 /Y17 /191

777\ 777\ P77\ •37\ 137\ 737\ 037\ A37\ 107\ 707\ 307\ 707\ P07\ 077\ .

ـ المقدمات الجزئية : ١١٤ .

ـ المقدمات الشخصية : ٥٥ .

ـ المقدمات الضرورية : ١٤٢ .

ـ المقدمات القياسية : ١٤٣ .

ـ المقدمات الكلية : ١٥٣ / ١٥٣ .

ـ المقدمات المختلطة : ١٤٣ .

ـ المقدمات الممكنة : ١١٧ .

ـ المقدمات الوجودية : ١٤٢ / ١١٦ .

\_المقدمة : ٤٥٪ ٩٣/ ١٠٠٠/ ١٠٠١/ ٢٢١/ ٢٢١/

. 709

المقدمة البرهانية : ٢٥/ ٢١٥/ ٢٢٢ .

ـ المقدمة البيانية : ٥٥ .

ـ المقدمة الجزئية : ١٠٧/ ١٤١/ ١٩٤/ ٢٤٦ .

- المقدمة الحملية : ٢٦ .

- المقدمة الشخصية : ٥٦ .

المقدمة الشرطية : ٢٦ .

ـ المقدمة الكلية : ١٠٧/ ١٠٩/ ٢٦١/ ١٦٨/ ١٩٤/ ١٩١/ ١٩١/ ١٩١/

. 777 /197

ـ المقدمة الممكنة : ١١٢ .

. 181 /170 /1.7 : ـ المقدمة المهملة . 117 /117 : ـ المقدمة الوجودية . Yo : ـ المقولات . 11 : ـ الملازمة . VY /19 /0Y /£7 /£0 /£. : ـ الممتنع . 117 /87 : ـ الممتنعة ـ الممكن /VE /VO /VT /VY /79 /OT /E7 /E0 /E+ : /\or /\o\ /\£9 /\£X /\\Y /97 /90 . 170 . 107 /0. /87 : \_ الممكنة ـ المنادي . 1.9 / 77 : . Yo. /Y1 : ـ المناسبة ـ المنصوب . ٣٢ : ـ المنطق . Y10 /9V /V0 /YA : ـ المنفعة ـ المهملات . 140 ـ المهملة

- المهملة : ٤٤/ ٩٩/ ٥٥/ ٥٥/ ٥٥/ ٥٠/ ٥٠/ المهملة : ١٤٠/ ١٣٢/ ١٣١/ ١٠٢٠ - ١٢٨/ ١٠٢٠ - ١٨٥/ ١٣٠ . ١٨٥/ ١٨٠ .

3A1\ 0A1\ 3P1\ 377\ 107\ 307\ TFT .

الموجبة البسيطة : ٥٩/ ٦٠/ ٦١ .

\_ الموجبة الجزئية : ٦١/ ١١١/ ١١١/ ١٢١/ ١٢١/ ١٢٢/ ١٢٣/ ١

/\rq /\r\ /\r\ /\r\ /\r\ /\r\ /\r\ /\r\

. 194 /14. /178 /108 /180 /188

ـ الموجبة الكلية : ٦١/ ١٠٥/ ١١٤/ ١١٦/ ١١٨/ ١٢١/ ١٢١/ ١٢١/ ١٢١/

/147 /14 /170 /171 /104 /104

. 441

- الموجبة المعدولة : ٥٩/ ٦١/ ١١٨ .

\_ الموضوع : ٢٦/ ٣٣/

. YAT /Y78 /Y7F

**–** i **–** 

\_ النتائج : ١٦٩ .

ـ النتيجة : ١٦٧ .

ـ النحو المبرهن : ١٠٥ .

\_ النحو المحدد : ١٠٥ .

\_ النحو المحلل : 1٠٥ .

ـ النحو المقسم : ١٠٥ .

ـ النفس : ۱۱۲/ ۱۰۲/ ۱۰۱۰ . ۱۱۱ .

ـ النقيض : ۳۷ / ۵۵ / ۵۰ .

ـ النوع : ۳۹/ ۲۷ .

\_ -

ـ الهيولى : ۲۷۷ /۲۷۲ .

**-** • •

ـ الوجود : ٥٢ / ١٥٤ .

ـ الوجودي : ١٥١/ ١٥٥/ ١٥٨/ ١٦٠ .

ـ الوجودية : ١٧٠/ ١٦٥/ ١٦٥٠ .

ـ الوضع : ١٦٧ .

– ي –

ـ اليابس : ۲۷۷ .

# فهرس المحنويات

| •  | ● مقدمة تحليلية                              |
|----|----------------------------------------------|
|    | <b>ـ كتاب العبارة ـ</b>                      |
| 40 | الباب الأول: في الغرض                        |
| 47 | في أن أنواع القول خمسة                       |
| 44 | الباب الثاني: في المنفعة                     |
| ۳. | الفصل الأول : الكلام في الإسم والكلمة والقول |
| ٣. | ١ ـ الكلام في الإسم                          |
| ٣٢ | ٢ ـ الكلام في النُّكلمة                      |
| 37 | ٣ ـ الكلام في القول المطلق                   |
| 77 | ٤ ـ الكلام في تحديد الإيجاب والسلب           |
| ٣٧ | ٥ ـ الكلام في النقيض                         |
| 41 | الفصل الثاني: الكلام في المقدمات الثنائية    |
| ٤٠ | ١ ـ الكلام في السوّر                         |
| ٤٣ | ٢ ـ الكلام في حرف السلب                      |
| ٤٧ | ٣ ـ الكلام في تقابل المقدمات                 |

| ٥٠ | <ul> <li>٤ ـ الكلام في أن الموجبة الواحدة يناقضها سالبة واحدة</li></ul> |
|----|-------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢ | ضرورية العدم                                                            |
| ٤٥ | <ul> <li>٦ ـ الكلام في إلزام الشناعة للحجتين</li></ul>                  |
| ٥٥ | ٧ ـ الكلام في عدد المقدمات البيانية                                     |
| ٥٦ | ٨ ـ الكلام في أنه لم يستعمل المحمول غير المحصّل                         |
| ٥٧ | الفصل الثالث: الكلام في أنواع المقدمات                                  |
| ٥٨ | ١ ـ الكلام في الخلاف بين الثنائية والثلاثية                             |
| 77 | ٢ ـ الكلامُ فيُّ الاشتراكاتُ بين الثلاثية والثنائية                     |
| ٦٢ | ٣ ـ الكلام في تقابل الثلاثية وفي أنه يشبه تقابل الثنائية                |
| ٦٤ | ٤ ـ الكلامُ فيُّ متى تكون الموجُّبة واحدة والسَّالبة واحدة              |
| ٥٢ | ٥ ـ الكلام في المحمولات الكثيرة                                         |
| ٦٧ | الفصل الرابع: الكلام في المقدمات ذوات الجهة                             |
| ٦٧ | ١ ـ الكلام في مبلغ عدد المقدمات                                         |
| ۸٢ | ٢ ـ الكلام في المطلوب في الجهة                                          |
| 79 | ٣ ـ الكلامُ في الفرق بين الَّجهة والمادة                                |
| 79 | ٤ ــ الكلام في الفرق بين الجهة والسور                                   |
| 79 | ٥ ـ الكلام في حرف السلب                                                 |
| ٧٠ | ٦ ـ الكلام في السبب في تأخير هذا الفصل                                  |
| ٧0 | الفصل الخامس: الكلام في الفرض والمنفعة وأصحاب المواقف                   |
| ۷٥ | ١ _ الكلام في المطالب الأربعة                                           |
| ٧٧ | ٢ ـ الكلام في أن سالبة النقيض أشد في باب العناد                         |

# \_ كتاب القياس \_

|       | <ul><li>أبواب الكتاب :</li></ul>                            |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ۹۳ .  | الباب الأول: في الغرض                                       |
| ۹٤.   | الباب الثاني: في أقسام القياس                               |
| ۹٤.   | ١ ـ الكلام في أقسام القياس الشرطي                           |
|       | ٢ ـ الكلام في أقسام القياس الحملي                           |
| ۹۷.   | الباب الثالث: في المنفعة                                    |
|       | الباب الرابع: في تسمية الكتاب                               |
| 1 • ٢ | الباب الخامس: في مرتبة الكتاب                               |
| ١٠٢   | الباب السادس: في أيّ العلوم هو                              |
| ۱٠٤   | الباب السابع: في قسمة هذا الكتاب                            |
| ۱۰۰   | الباب الثامن : في أنحاء التعليم                             |
|       | _ المقالة الأولى _                                          |
| 1.7   | الكلام في غرض الصناعة البرهانية أي العلم البرهاني ـ القياسي |
| ۱۰۸   | ١ ـ الكلام في الحد                                          |
| ۱۰۸   | ٢ ـ الكلام في القياس                                        |
| 111   | ٣ ـ الكلام في تحديد القياس الكامل                           |
| 111   | في صورة القياس                                              |
| 111   | الكلام في الاقتران                                          |
| ١٢٠   | الباب الأول: ما الاقتران                                    |
| ۱۲۱   | الباب الثاني: في عدد الاقتران                               |

| 177 | ١ ـ الجزئيات أربع                                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 177 | ۲ ــ المهملات                                                                   |
|     | الباب الثالث : الشروط والخواص اللازمة لكل واحد من                               |
| 178 | الأشكال الثلاثة                                                                 |
|     | الباب الرابع : السبب الذي من أجله استعمل أرسطوطاليس                             |
| 177 | في الاقترانات أسماء هندسية                                                      |
| 177 | الباب الخامس: في ترتيب الأشكال                                                  |
| ۱۲۸ | الفصل الأول: في أشكال القياس                                                    |
| ۸۲۸ | ١ _ الكلام في الشكل الأول                                                       |
| ۱۳۱ | ٢ _ الكلام في الشكل الثاني                                                      |
| 140 | ٣ _ الكلام في الشكل الثالث                                                      |
| 184 | ٤ _ الكلام في ضروب الشكل الأول                                                  |
| 131 | ٥ ــ الكلام في ضروب الشكلُ الثاني                                               |
| 187 | ٦ ــ الكلامُ في ضروب الشكل الثالث                                               |
| 184 | ٧ ـ الكلام في عكس الممكن الخاص                                                  |
| 189 | <ul> <li>٨ ـ الكلام في عدد الضروب القياسية ذوات الجهة في الشكل الأول</li> </ul> |
| 101 | ٩ ـ المقاييسُ الكائنة من خلط الممكن والوجودي في الشكل الأول                     |
| 100 | ١٠ ـ المقاييس الكائنة من خلط الضروري والممكن في الشكل الأول                     |
| 101 | ١١ ـ المقاييس ذوات الجهة في الشكل الثاني                                        |
| 104 | ١٢ ـ المقاييس الكائنة من خلط الوجودي والممكن في الشكل الثاني                    |
| 109 | ١٣ ـ المقاييس الكائنة من خلط الممكن والضروري في الشكل الثاني                    |
| 17. | ١٤ ـ المقاييس ذوات الجهة في الشكل الثالث                                        |
| 751 | ١٥ ـ المقاييس الكائنة من خلط الممكن والوجودي في الشكل الثالث                    |
| 170 | ١٦ ـ المقاييس الكائنة من خلط الممكن والضروري في الشكل الثالث                    |

| 177 | ١٧ ــ في بعض شروط المقاييس وانعكاسها                                                  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 171 | الُّفصل الثاني : في كيفية اكتساب المقدَّمات والحد الأوسط                              |
| 177 | الفصلُ الثالث : في اعتبار صورة القياس وردها إلى شكلها                                 |
| ۱۷۷ | ١ ـ الكلام في كيفية تمييز المقاييس                                                    |
| ۱۸۱ | ٢ _ الكلام في انحلال المقاييس                                                         |
| 141 | ٣ _ الكلام في الفرق بين الموجبة المعدولة والسالبة البسيطة                             |
|     | _ المقالة الثانية _                                                                   |
| ۲۸۱ | في أغراض القياس                                                                       |
| ۱۸۷ | ١ ـ المطلوب الأول: أي المقاييس ينتج نتائج كثيرة                                       |
| ۱۸۷ | ٢ ـ المطلوب الثاني: كيف تكون نتائج صادقة من مقدمات كاذبة                              |
| 149 | ٣ _ المطلوب الثالث: النظر في برهان الدور                                              |
| 144 | ٤ ـ المطلوب الرابع: النظر في عكس القياس                                               |
| ۱۹۰ | ٥ ــ المطلوب الخامس: النظر في برهان الخلف                                             |
| 191 | ٦ ـ المطلوب السادس: إنتاج المتقابلات من قياس واحد                                     |
| 191 | ٧ ـ المطلوب السابع: النظر في وضع المطلوب                                              |
| 198 | <ul> <li>٨ ـ المطلوب الثامن: النظر في اعتبار المقدم</li> </ul>                        |
| 198 | <ul> <li>٩ ـ المطلوب التاسع: النظر في الأشياء التي يجب على السائل تحصيلها.</li> </ul> |
| 198 | ١٠ ــ المطلوب العاشر : النظر في الأشياء التي تُعلم وتُجهل معاً في القياس              |
|     | ١١ ـ المطلوب الحادي عشر: النظر في تعاكس حدود القياس وتعاكس                            |
| 190 | حدود المقدمات                                                                         |
| 197 | ١٢ ـ المطلوب الثاني عشر: النظر في الاستقراء                                           |
| 197 | ١٢ ـ المطلوب الثالث عشر: النظر في المثال                                              |
| 197 | ١٤ ـ المطلوب الرابع عشر: النظر في الاستقراء الثاني                                    |
| 194 | ١٤ ـ المطلوب الخامس عشر: النظر في مقدمة العناد                                        |

| 198 | ١٦ ـ المطلوب السادس عشر: النظر في الاسكس والعلامة         |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 194 | ١٧ ـ المطلوب السابع عشر: النظر في قياس الإضمار            |
| 199 | ١٨ ـ المطلوب الثامن عشر: النظر في قياس الفُراسة           |
|     | كتاب البرهان                                              |
|     | _ المقالة الأولى _                                        |
| 710 | ١ ــ في الغرض والمنفعة                                    |
| 719 | ٢ _ في تحديد البرهان                                      |
| **  | ٣ _ في شروط المقدمات البرهانية                            |
| 777 | ٤ _ في أن البرهان موجود                                   |
| 777 | ٥ _ في أن مقدمات البرهان ضرورية                           |
|     | ٦ _ في الفرق بين معنى المحمول على الكل في كتاب القياس     |
| **  | وكتاب البرهان                                             |
| *** | ٧ _ في معنى الذاتي في البرهان                             |
| 779 | ٨ _ في تحديد الكلِّي                                      |
| ۲۳. | ٩ _ في المغالطات في أمر الكلِّي                           |
| 377 | ١٠ ــ فيُّ أن الحدِّ الأوسُّط يجب أن يكون ضرورياً وذاتياً |
| 377 | ١١ ـ في أن مقدمات البرهان يجب أن تكون مناسبة              |
| 777 | ١٢ _ في نقل البرهان                                       |
| 747 | ۔<br>۱۳ ـ في نقض يحيي النحوي على برهان بروسن              |
| 137 | ١٤ _ في الأصل الموضوع والمصادرة والحد                     |
| 737 | ١٥ ـ في أن الصور غير منتفع بها في البرهان                 |
| 787 | ١٦ ـ الفوارق بين صناعتي الجدل والحكمة                     |
| 787 | ١٧ _ في أن العناد البرهاني كلّي لا جزئي                   |
| 467 | ٨٨ ، أن الذارة ، بالحول ما ١٨                             |

| 787          | ١٩ ـ في الفرق بين برهان اللمَ وبرهان الانّ                  |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| ۲0٠          | ٢٠ ـ في أن المبرهن لا يستعمل إلا الشكل الأول                |
| 707          | ٢١ ــ في أن مبادىء البرهان تنقطع عند مبدأ أول               |
|              | ٢٢ ـ في أن مقدمات البرهان والقياس تقف وتنقطع عند مقدمات غير |
| 709          | <b>ذوات أوساط</b>                                           |
| 709          | ٢٣ ـ متى تكون المقدمة غير ذات وسط                           |
| 709          | ٢٤ ـ متى تكون المقدمة ذات وسط                               |
| ۲٦٠          | ٢٥ ـ في تفضيل المقاييس بعضها على بعض                        |
| 177          | ٢٦ ـ في أن البرهان الكلي أفضل                               |
| 777          | ٢٧ ــ في أي العلوم أفضلُ من أيّها                           |
| 377          | ٢٨ ـ متَّى يكون العُلم واحداً                               |
| 777          | ٢٩ ـ في الفرق بين العلم والمعلوم والظن والمظنون             |
|              | _ المقالة الثانية _                                         |
| <b>X 7 7</b> | ١ ـ في استخراج الحد من المطالب                              |
| 779          | ٢ ـ الْحَدّ غير البرهان٢                                    |
| ۲۷۰          | ٣ ـ في كيفية الحد                                           |
| 777          | ٤ ـ في العلل الأربع                                         |
| ۲۸۰          | ٥ ـ في استخراج حدود الأجناس المتوسطة                        |
| ۲۸۰          | ٦ ـ في استخراج الحد عن طريق القسمة                          |
| YAY          | ● فهرس المصطلحات                                            |
| ٣.0          | ● فهرس المحتويات                                            |

# كتب الفلسفة والعلوم

#### سلسلة علم الكلام

المنقذمن الضلال والمفصع بالأحوال الجام العوام عن علم الكلام فيصل التفرقة بين الإسلام والمزندقة مشكاة الأنوار أسلس التقديس في علم الكلام معالم أصول الدين محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين فلسفة القدر في فكر المعتزلة المنطلقات الفكرية عند الامام الرازي دم الكلام

#### العزالي العزالي الغرالي انغرالي المحر الراري الفحر الراري المحر الراري د. سميح دعيم د محمد آلعربي الأمصاري الهروي

اس رشد

إس نيمية

إس تيمية

الساوي

إس زرعة

اليهفى

الرازي

# كتب في العلوم

كتب الفلسفة

إبق رشند

العزالي الطوسى

د. رضا سعادة

د. رصا سعادة

د . حسين حرب

د حسین حرب

بوكدان دولسكى

الأب فريد حبر

د. ديزيره سقّال

الحوارومي

النوقاتي الرومي

حورج كالغيلهم

د. كامل حمود

د رفيق المحم

د رفيق العجم

د. محمد العريبي

لويس غارديه

د. محمد العربي

مفاتيح العلوم . رسالةً في الملوم . . . دراسات في تاريخ العلوم وفلسفتها تاريخ العلوم عند العرب . . .

رسائل إبن رشد الفلسفية (٥ أجزاه)

تهافت التهافت

تهافت الفلاسفة

تهافت الفلاسفة

الفلسفة ومشكلات الإنسان

الفكر البوناني قبل أفلاطون

الفكر اليوناني أفلاطون

إبن رشد وفلاسفة الإسلام

مفهوم اليقير عند الغزالي . . تحوث في الفلسفة .

مشكلة الصراع بين الفلسفة والدين

التربية والنبارات الفلسفية الكبرى

## سلسلة علم المنطق

تلخيص منطق أرسطو ٧ مجلدات ...... الردعلي المنطنين مبحث الحدود والقضبة والقباس الرد على المنطقين: مبحث الاستدلالات.

البصائر النصيرية منطق ابن زرعة تتمة صوان الحكمة المنطق آلكبير للرازي منطق أرسطو .

### كتب فكرية

أثر الخصوصية العربية في المجتمعية الإسلامية أثر الحصوصية العربية في المعرفية الإسلامية أثر الإسلام في العقلية العربية .... المذاهب والمناهج الفكرية والعلوم عند العرب

#### سلسلة علم النفس

التحليل النفسي الفرويدي للذات الإنسانية د. فيصل عباس التحليل النفسي الفرويدي وقضايا الإنسان والحضارة د فيصل عاس أساليب دراسة الشخصية د. فيصل عباس مرالفسي د مصطفی حجازی





